
Un Philosophe
Revue d’idées à caractères philosophiques

Menu

Dialogue entre Sandra Laugier et Geoffroy de
Lagasnerie : « Notre rôle est d’interroger les
formes de la pensée » (1/2)
Publié par Jonathan Daudey

Sandra Laugier est philosophe. Professeure de philosophie à l’université Paris 1

Panthéon-Sorbonne, elle dirige le  Centre de philosophie contemporaine de la

Sorbonne  (PhiCo). Auteur de nombreux ouvrages, tels que  Recommencer la

philosophie. La philosophie américaine aujourd’hui (PUF, 1999 – nouvelle édition

augmentée, Vrin, 2014), Faut-il encore écouter les intellectuels ? (Bayard, 2003)

ou encore Pourquoi désobéir en démocratie ? (avec Albert Ogien, La Découverte,

2010), ainsi que plusieurs ouvrages autour de la pensée de Wittgenstein et la

philosophie américaine.

Geoffroy de Lagasnerie et Sandra Laugier ©Julie Gademann

Reche

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 1 sur 25



Geoffroy de Lagasnerie  est philosophe et sociologue. Professeur à l’École

nationale supérieure d’arts de Paris-Cergy, il est l’auteur notamment de L’Art de la

révolte. Snowden, Assange, Manning  (Fayard, 2015),  Logique de la

création (Fayard, 2011). Il dirige la collection « à venir » aux éditions Fayard. En

2016, il a publié  Juger. L’Etat pénal face à la sociologie (Fayard), livre autour

duquel nous avions réalisé un entretien. En janvier 2017, il publie Penser dans un

monde mauvais (PUF), l’occasion de ce dialogue autour de la figure et du rôle de

l’intellectuel, de la réhabilitation de la figure de l’auteur, notamment dans un

monde qui est mauvais.

Ton ouvrage s‘intitule Penser dans un monde mauvais. Est-ce à dire que la pensée

aurait disparu de l’espace public, que nous vivons une époque de la réaction,

notamment sur les réseaux sociaux ou sur les plateaux de télévision où des

personnes viennent réagir à l’actualité, et qu’il faudrait remettre la pensée au

centre ? Est-ce le projet du livre ?

Geoffroy de Lagasnerie : Non ce n’était pas du tout cette idée-là. Il faut se méfier de

notre tendance à nous focaliser sur ce qu’il y a de plus visible, c’est-à-dire sur l’espace

« Penser dans un monde

mauvais », Geoffroy de

Lagasnerie (PUF, janvier 2017)

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 2 sur 25



public et médiatique, sur les idéologies et les idéologues qui circulent. Il y a toujours

une histoire plus invisible, plus souterraine, plus latérale de la pensée, qui se maintient

dans son autonomie, ses exigences, ses valeurs. Il y a toujours une domination de la

pensée sur la non-pensée, qu’elle prenne la forme de pulsions réactives ou d’énoncés

doxiques. Ce n’est pas parce que les idéologies réactionnaires ou conservateurs sont

plus visibles ou font plus de bruit, qu’elles sont plus existantes : au contraire, elles se

définissent négativement par rapport à ce qui leur échappe et sont obsédées par les

discours de l’avant-garde.  Je pense également que les blocs discursifs réactionnaires

disparaissent d’autant plus vite qu’ils sont plus visibles: ils sont soutenues par des

systèmes conjoncturels et comme la conjoncture changera, ils disparaîtront avec elle.

Je précise quand même qu’il faut se méfier du piège qui consiste à associer discours

conservateurs ou réactionnaires au “visible”, au “médiatique”, car cela conduit à oublier

la quantité d’énoncés politiquement nocifs qui circulent aussi, en même temps, dans les

espaces de la circulation restreinte et académique. La réaction n’a pas son lieu

privilégié dans les médias…

En fait, ce que je veux interroger dans ce livre, ce sont les formes de la pensée et du

savoir. Il y a différentes manières de devenir auteur, différentes manières de penser,

d’écrire, de publier, de produire des connaissances. La pensée est toujours concrète,

inscrite dans des dispositifs. Dès lors, il faut interroger les différentes manières de

penser, de produire de la connaissance, de faire de la politique. Rentrer dans le monde

de la pensée, c’est souvent reprendre à son compte les dispositifs institutionnels de la

pensée et de l’écriture et déployer sa pratique à partir de là. Que voudrait dire à

l’inverse partir de la situation du monde pour reconstruire un concept de pensée, de

science sociale, d’intervention, de champ…

Sandra Laugier : Là-dessus je suis tout à fait d’accord avec Geoffroy. Il s’agit de

resituer la pensée dans le monde d’aujourd’hui. Ce qui important d’abord dans Penser

dans un monde mauvais c’est cette volonté de reconsidérer le rôle de la pensée et de

l’intellectuel.le. Il est vrai qu’étant donné mon orientation philosophique un peu

différente, j’ai un concept de la pensée plus minimaliste, plus ordinaire, propositionnel

en quelque sorte et je ne considère pas que ce soit quelque chose de spécifique, et de

réservé aux intellectuels. La pensée est quelque chose de totalement partageable,

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 3 sur 25



potentiellement collectif, et qui en quelque sorte n’appartient pas au sujet, se trouve au

dehors ou dans ses pratiques, ses paroles. La question est donc de savoir comment on

va caractériser le type de pensée qui va s’exercer dans ce monde, le juger et le

transformer.

Mais est-ce que cela suppose qu’il y ait des professionnels de la pensée ? C’est ce qui

me gêne. Car dès qu’on dit « penser  » comme un truc abstrait,  dans un contexte

comme celui-là, cela veut dire être un Penseur avec une certaine essence, une vie, un

statut social… Qui est attrayant, on a envie de jouer ce rôle. Voilà l’interrogation

supplémentaire que j’aurai : est-ce que ce n’est pas un certain profil et un certain rôle

que l’on revendique quand on parle de  « penser »?

GL : En effet, la vraie question est à la fois politique et épistémologique : est-ce que

parler de la pensée, cela implique une hiérarchie entre les pensées que Sandra appelle

les pensées ordinaires, les connaissances ordinaires, les pratiques ordinaires, et les

pensées des professionnels ou disons plutôt les pensées élaborées ? Est-ce qu’il y a un

lieu de la pensée par exemple ? Est-ce qu’il y a des connaissances supérieures à

d’autres ? Alors, effectivement, je pense que le livre est une manière d’interroger un

certain type de représentations qui sont très fortes aujourd’hui dans la gauche et dans

la gauche radicale, – et je pense que Sandra approuve ces positions-là – qui consiste à

privilégier une idée de la pensée comme activité plus partagée, plus immanente, plus

dispersée dans le monde social et à rompre avec la figure de l’intellectuel avec ce

qu’elle induit comme idée de verticalité. Je crois que l’un des enjeux du livre est de

montrer qu’effectivement une pensée que j’appelle « oppositionnelle » ne peut se

construire que dans un moment de rupture avec le sens commun, les savoirs partiels,

les vérités et les critiques locales. Et je crois que l’idée de recherche n’a de sens que si

l’on a des choses à dire à celles et ceux à qui l’on s’adresse et qu’ils ignorent… Ce qui

m’amène à reprendre à mon compte, pour la redéployer, la tradition bourdieusienne,

canguilhemienne, althusserienne de la rupture épistémologique, de l’inconscient. Mon

livre peut être compris comme une forme de réhabilitation de la figure de l’auteur et de

la distance entre les savoirs spontanés et les savoirs élaborés, distance nécessaire à

l’élaboration d’une pratique oppositionnelle qui reconstitue les systèmes dans lesquels

nous sommes pris à notre insu. Cela ne veut pas dire qu’il n’y a pas de pensée critique

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 4 sur 25



dans le monde social. Au contraire, mais là apparaît le problème : nous sommes tous

produits comme sujets critiques en tant que nous sommes inscrits dans des systèmes

de pouvoirs qui nous fournissent du langage et des modes de critiques internes à eux.

Dès lors, nos modes de critiques sont souvent encore tributaires de valeurs, de

croyances, de normes inconscientes et non interrogées. Ainsi, c’est un geste de

dégagement par rapport à ces pratiques ordinaires qui est nécessaire si l’on souhaite

objectiver les systèmes de pouvoirs dans lesquels nous sommes pris. Et ce geste est le

propre de l’intellectuel et de l’objectivation. J’ajoute qu’en disant cela je n’interroge pas

seulement les savoirs spontanés des acteurs ou des militants, etc. mais aussi d’autres

types d’énoncés et de savoirs, comme ceux que produisent les sciences sociales

contemporaines (notamment ethnographiques) lorsqu’elles se contentent de penser

par objet.

Je prends un exemple : celui de Foucault sur la prison. Foucault a toujours insisté sur le

savoir des prisonniers : ils ont un savoir pratique sur les conditions de détentions, sur ce

qu’on veut leur faire en prison, sur le rapport au temps, le rapport à l’enfermement….

Mais, en même temps, il est évident qu’écrire Surveiller et punir, reconstituer des

systèmes disciplinaires, faire l’analyse de la fonction objective de système pénal et

montrer qu’elle consiste à produire de la récidive…etc., c’est proposer une analyse du

système carcéral qui échappe à la perception locale des prisonniers (mais aussi des

avocats, des gardiens de prison, des historiens ou des sociologues traditionnels) et qui

a pour fonction de leur apporter quelque chose de libérateur, de nouvelles armes, de

Michel Foucault

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 5 sur 25



nouvelles compréhensions d’eux-mêmes – bref un supplément de conscience. De ce

point de vue-là, je crois qu’effectivement, la figure de l’auteur et l’image d’une

connaissance qui peut nous déplacer par rapport à nous-mêmes est très importante si

on veut produire des connaissances qui ne sont pas intégrées dans les systèmes

institués.

SL : Oui, c’est vraiment l’enjeu et rétablir l’auteur sans forcément remettre le sujet en

majesté est bien un enjeu dans la pensée contemporaine, au moins sous un mode

sceptique, avec le questionnement, qu’on trouve chez Stanely Cavell et d’autres, sur ma

capacité à habiter mon corps, ma voix ; à être l’auteur et l’acteur de mes pensées, de

mes actions  et de ma vie, ce qui est une forme de confiance et d’authenticité qui sont

constamment à gagner, une forme de reprise de possession de soi. A vrai dire, ce livre

m’a réellement donné à penser et fait douter, puisque, comme tu le rappelais, je travaille

depuis longtemps en direction de la définition d’une pensée, en un sens,

dépsychologisée, avec une approche pragmatique, collective, immanente de la pensée,

en tant que exprimée dans le langage, les conversations  et les façons d’être ordinaires ;

 et donc à cela correspond des modèles d’intellectuels qui vont être dans une forme de

relation horizontale avec la pensée ordinaire, comme une sorte de démocratie

intellectuelle, comme je le disais dans un ancien article d’Esprit (“La pensée de

l’ordinaire et la démocratie intellectuelle”) à une époque où ils toléraient un peu la

diversité. Et en même temps, ce qui est très clair, c’est que l’on a aujourd’hui une sorte

de manque véritable d’intellectuel.le.s., non pas comme guides ou modèles, mais

comme producteurs de paroles justes, fiables. Je dirai pas d’intellectuels « critiques »

car pour moi c’est un terme complètement galvaudé et récupéré par des personnes,

justement, très peu critiques, ou autoproclamés critiques, mais, disons, un intellectuel

qui est réellement une voix propre, la sienne, et qui ne soit pas pris dans ce que

j’appelle, avec Raph Waldo Emerson (un de mes maîtres à penser, il en faut bien) le

conformisme. Quand je dis conformisme c’est un conformisme propre aux intellectuels,

pas exactement un conformisme social. C’est là la difficulté, c’est pour ça que c’est

important de poser la question de l’intellectuel aujourd’hui, car, de fait, on sort – ou en

tout cas je l’espère – d’une phase où on n’a connu que des « intellectuels » totalement

conformistes qui, même s’ils voulaient se dire critiques ou subversifs, étaient clairement

du côté du pouvoir, très engagés dans le système tel qu’il est, en support du système

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 6 sur 25



disons.

Donc, c’est vrai qu’opposer à ces forces juste une voix collective ordinaire, c’est

certainement insuffisant. Il faut aussi des individualités, et je crois que cette question de

l’individu est centrale pour toi Geoffroy comme pour moi. Il faut des formes

d’individualités, pour contrer l’individualisme sans individualité qui porte le conformisme

; et je crois qu’il n’y a pas de contradiction entre cette approche ordinaire du public et le

fait que cela doit soutenir l’expression des individualités de chacun. Il me semble que ce

qu’il y a aujourd’hui dans ces voix d’intellectuels conformistes, c’est une absence totale

d’individualité. Défendre les individualités, réhabiliter des formes d’individualisme

critique, non égoïste, ce n’est pas quelque chose qui va à l’encontre de la voix/voie plus

démocratique de la pensée que je défends : c’est une individualité exemplaire,

partageable qui montre que chacun.e, dès lors qu’il.elle prend en main son style propre

d’expression et cette forme de confiance en soi qu’on doit trouver en comptant sur soi-

même, en se fondant sur sa propre expérience, peut accéder aussi à cela. Ainsi on peut

inventer un nouveau mode de l’intellectualité – car on ne peut pas négliger la sensation

qu’on a ressentie les uns les autres – du manque d’expressions fortes à gauche, d’un

terrain occupé par la droite.

GL : Absolument !

SL : Je crois qu’il faut absolument affronter, avec de nouveaux outils,  ce problème

auquel j’avais répondu un peu déjà dans un petit livre Faut-il écouter les intellectuels ?

et où je disais que les intellectuels conformistes ne méritaient pas d’être entendus, ni

même le titre d’intellectuel. Puis plus récemment j’ai écrit un article avec Albert Ogien

autour de la polémique « Où sont passés les intellectuels de gauche ? », question qui a

fait quelques gros titres en 2015, et à quoi on avait répondu qu’on s’en fiche, d’où ils

sont.

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 7 sur 25



Cette question n’est pas pertinente parce que je trouvais que cette figure de

l’intellectuel, médiatique, provocateur ou donneur de leçons (c’est pareil) et se

prétendant pourvu d’une compétence de pensée…  c’est une figure qu’il faut laisser à la

droite, qu’il fallait qu’on invente autre chose ; à partir de cet ancrage démocratique,

donc sans tomber dans la figure de l’intellectuel prétentieux et conformiste, mais en

mettant tout de même en avant une individualité, une voix singulière. Reste alors à

rendre compatible cet individualisme et la nécessité d’être public et c’est en suivant sa

voix – « suivre sa constitution » dit Emerson, articulant l’intime au politique   : trouver

une «  constitution  » politique qui permette à chacun de trouver expression, d’être

exprimé par le commun et aussi d’accepter de l’exprimer. C’est bien la visée de

l’intellectuel ; retrouver une expression adéquate. La confiance en soi nous engage non

pas à trouver une confiance subjective (ou transcendantale, ou psychologique)  mais à

retrouver la capacité à être expressifs et justes : un individualisme de l’ordinaire en

quelque sorte, tel que Dewey le définit.

L’enjeu serait donc de délaisser la dénomination « intellectuel » à la pensée

réactionnaire, à la droite, ou est-ce qu’au contraire l’objectif est de se

réapproprier ce terme, même s’il est saturé, galvaudé ? Faut-il imposer une

« Faut-il encore écouter les

intellectuels ? », Sandra Laugier

(Bayard, 2003)

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 8 sur 25



nouvelle forme ?

GL : Je ne pense pas qu’il faille accorder à la droite le statut d’intellectuel. Il n’y a pas

d’intellectuel de droite, mais il y a des personnes qui réagissent à l’actualité, qui ratifient

des pulsions spontanées, qui font du bruit avec leur bouche, qui transcrivent l’ordre

social en mots, mais ce ne sont pas des intellectuels, des producteurs d’idées…

SL : Ce ne sont pas des penseurs mais des alliés, des soutiens et je dirais même des

souteneurs du système !

GL : Exactement !

Des complices ?

GL : Non seulement des complices en effet, mais c’est même plus que cela : ce sont

des expressions du système. Il faut leur retirer le qualificatif d’ « intellectuel » et

évidemment de «  savant  », de «  chercheur  », etc. En fait, tout cela renvoie à une

question très importante, dont vient juste de parler Sandra, sur les intellectuels et la

gauche. La tendance aujourd’hui, dans la gauche critique, dans l’université, est souvent

de dire que Sartre, Foucault, ou Bourdieu sont de vieux modèles et que maintenant, il

faut élaborer et privilégier une recherche collective : la figure de l’auteur ne serait plus

une figure actuelle pour la gauche ou la recherche et il faudrait se réjouir de la

disparition de figures de cette envergure. Personnellement, je pense que c’est une

grave erreur, et je revendique ce mode de subjectivation. Pour moi, la question de la

figure de l’intellectuel renvoie à la question des conditions nécessaires pour être

autonome dans l’espace public, médiatique, politique, éditorial, académique. A quelle

condition est-il possible d’imposer un discours, de transformer les dispositifs donnés ?

A quelles conditions peux-tu imposer à une chaîne de télévision, à un journal, à un parti

politique, à une discipline académique, une nouvelle forme de discours, de nouveaux

objets, une certaine radicalité… ? Si tu es un auteur, que tu as une œuvre, une pensée,

tu peux très bien t’imposer à l’espace public, tu peux forcer les journalistes à t’inviter, à

dire ce que tu veux dire et donc tu peux recréer un espace de discours un peu nouveau.

Si jamais ne tu dissous la figure de l’auteur, tu crées des professionnels qui sont

condamnés à l’hétéronomie car condamnés à accepter les dispositifs – académiques ou

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 9 sur 25



médiatiques – institués pour exister, pour être visible. C’est pour ces raisons que je

pense que tout discours qui se satisfait de la disparition de la figure de l’intellectuel

façonne les bases du conservatisme politique ou disciplinaire. Je crois profondément

que l’autonomie intellectuelle, qui est la valeur essentielle, est intrinsèquement liée à

l’idée d’auteur.

Comment être, en ce sens, un intellectuel qui a de l’importance pour des

personnes qui n’ont pas accès aux travaux universitaires ? Comment imposer sa

voix sans passer nécessairement par des canaux de diffusions plus populaires,

comme la télévision ?

SL : Ce n’est pas forcément pas à partir de ce type de présence ou d’émissions dans les

médias qu’on va agir ; parce que, pour nous, cela va partir plutôt de textes ou livres que

l’on fait et qu’on diffuse, et qu’on a ensuite l’occasion de présenter. Certes les figures

médiatiques s’appuient sur des ouvrages, mais qui sont plutôt des essais, des formes

d’enregistrements ou d’éléments de ce qu’ils racontent tout le temps, c’est du livre en

aval. En revanche, pour nous et beaucoup de chercheurs qui ont une présence discrète

mais ne souhaitent pas non plus se tenir noblement à l’écart, c’est plutôt en s’appuyant

sur un parcours intellectuel (je n’ose pas dire œuvre) qui donne des outils pour penser

des nouvelles situations, à partir d’ouvrages ou de réseaux de textes qui constituent

une base théorique… qu’on va s’exprimer, à partir d’une personnalité ou de convictions

intellectuelles dont nos expressions sont… l’expression.  Ensuite, faut dire que ceux que

l’on voit beaucoup à la télévision, à la radio…etc. ont besoin d’un positionnement et

d’idées assez caricaturales, pour pouvoir se mettre dans un schème qui va dans le sens

d’un pouvoir. Bien évidemment, il peut y avoir par endroits des éléments un peu

critiques dans leur discours, mais globalement, ce sont des personnes qui vont avoir un

discours bien intégré au système et ils vont plutôt critiquer les autres membres de la

société, plutôt qu’eux-mêmes. Le contentement de soi, c’est la première marque des

intellectuels en vue. Alors que pour nous, c’est le mécontentement de soi, voire la

déception, le désir de mieux faire qui permet d’avancer.

C’est pour cela que j’espère que nous sommes en train de créer une présence originale,

pas médiatique certes mais publique, c’est-à-dire que nous avons des textes qui

circulent beaucoup, qui sont cités dans les réseaux, mais qui sont aussi cités

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 10 sur 25



(bizarrement) dans les milieux académiques. Et c’est important aussi de vouloir

atteindre des étudiants, des jeunes, qui ont l’esprit libre (souvent) et étant donné que le

nombre de jeunes qui font des études aujourd’hui a littéralement explosé, lorsqu’on

touche un public d’étudiants, un public académique, c’est déjà considérable. Sans

parler d’Internet, où les informations circulent énormément. C’est pourquoi, même si on

ne passe pas tout le temps à la télévision, ou moins à la radio que les gros « penseurs »

réactionnaires, ce que l’on écrit se diffuse largement auprès de personnes pertinentes

pour nous. Car c’est cela aussi l’élaboration de la personnalité de chacun, sur le net, et

avec les contenus dont elle.il dispose :  on peut se constituer à partir des fragments de

ce qui vous intéresse. Donc, ce point de la célébrité ne m’inquiète pas vraiment puisque

de toute façon on ne peut pas être totalement médiatique et faire une œuvre qui

compte même un peu, c’est juste impossible. D’ailleurs, je ne pense pas que des

personnes comme Sartre ou Foucault étaient des personnes si médiatiques que cela,

enfin si mais ils se sont fait connaître d’abord par leurs livres et leurs cours et à partir de

là ont élaboré leur personne publique.

GL : Je suis tout à fait d’accord. Lorsque j’ai sorti Penser dans un monde mauvais, on

m’a fait cette objection : « un film d’Oliver Stone a plus d’impact qu’un livre de Noam

Chomsky ». Ou alors : « est-ce que vous ne surestimez pas la force des concepts et de

la théorie ? ». C’est aussi une question que je me suis posé et je crois que finalement j’ai

trouvé une réponse : quand on affirme cela, on a une représentation faussée du champ

culturel, parce que statique, alors qu’il faut adopter une vision dynamique et temporelle.

La question suppose de faire comme si Oliver Stone ne pouvait pas lire Chomsky,

comme s’il n’allait pas sur Internet pour regarder une intervention et que cela n’allait pas

l’influencer pour faire un film. Il faut comprendre que le champ culturel est un lieu où les

œuvres circulent. Par exemple, Sandra peut publier un livre, un article dans Libération et

qui peut être lu par un écrivain, par un cinéaste, par un militant politique qui peut s’en

servir, qu’il peut transmettre à quelqu’un qui va aussi s’en servir, et dans ce mouvement,

il y a des milliers de personnes qui vont être influencées par sa pensée, même si cet

effet n’est directement visible, perceptible et mesurable.

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 11 sur 25



SL : Même si ce n’est pas fait sous notre nom parfois. Par exemple, je sais que des

éléments des articles ou les livres que j’écris ont parfois été repris dans des

programmes du Parti Socialiste, ou je les retrouve dans des travaux d’étudiants ou de

chercheurs. C’est plutôt agréable de voir ses idées circuler et être appropriées et c’est

ce qu’on veut. La phobie du plagiat c’est une sorte de peur de cette circulation des

idées qui se trouvent répandues dans l’espace public, mais c’est aussi un manque de

confiance en soi, en la possession qu’on a de ses propres idées. C’est pour cela qu’on

peut dire que les idées ne nous appartiennent pas forcément en propre. Mais alors

comment est-ce qu’on peut penser une individualité sans possessivité par rapport à ses

idées ?

GL : Si on veut créer des pensées nouvelles, il faut créer des plateformes nouvelles, et

pas seulement de diffusion mais aussi d’interlocution. L’un des rôles de l’intellectuel

oppositionnel c’est de produire des espaces ou des modes de diffusion qui échappent

aux circuits prescrits. Ou alors peut-être qu’il faudrait dire qu’une pensée

oppositionnelle invente toujours, par définition, ses propres circuits et espaces, qu’elle

engendre des agencements différents, mais qu’il serait peut-être bien de construire

cela de manière plus consciente et plus radicale. C’est quelque chose qui reste à

inventer. Car il ne faut pas que l’idée vraie selon laquelle «  les œuvres circulent de

toutes façons » soient utilisées par nous comme un prétexte pour ne rien faire et dire

que tout va bien…  Personnellement, je vois les difficultés que j’ai à être sur Youtube, à

diffuser des vidéos, à passer à des formats audio ou vidéo, c’est-à-dire à multiplier les

Noam Chomsky

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 12 sur 25



formats… Inventer de nouveaux formats est une question que doit se poser tout

intellectuel. Si on reste dans les canaux prescrits, on court le risque de ne toucher que

des publics prédéterminés produits par les systèmes sédimentés et la pensée tend

alors à reproduire le système et à le faire fonctionner. Il faudrait arriver à toucher le non

public, ceux qui se sentent exclus ou sont exclus par les circuits traditionnels de la

discussion et de la réception des œuvres. Mais les intellectuels ne peuvent pas tout

faire et c’est aussi la tâche de ceux qui sont déjà au travail sur ces formats de le faire.

Notre rôle est de savoir interroger les formes de la pensée.

Sandra parlait à juste titre d’Internet, mais au final, on fait très peu de choses pour

Internet. Souvent on filme des conférences qu’on met sur Internet, mais on n’a pas

encore inventé une « pensée Internet ». En revanche, les personnes d’extrême-droite

ont fait cela et ils sont très présents, très puissants. Mais personne n’a encore élaboré

cela du côté de la gauche radicale. Nous n’avons malheureusement pas encore inventé

ce que serait une intervention philosophique sur Internet. Par exemple, je suis présent

sur Twitter parce que je ne vois pas comment on peut être un philosophe moderne et ne

pas être sur Twitter. Il y a un rapport entre l’avant-garde et la nouveauté et c’est bien

d’être dans les nouveaux formats pour atteindre de nouveaux publics, car sinon c’est un

public qui ne vient pas à la pensée. Créer des formes et des plateformes est, selon moi,

est un enjeu capital.

A ce propos, tu parlais tout à l’heure de Foucault, de Derrida, de Bourdieu, mais on

peut aussi penser à Deleuze, qui sont tous des penseurs, des intellectuels qui se

sont toujours situés en marge vis-à-vis de l’Université, dans une position critique

vis-à-vis de l’Université. Est-ce que cette position est nécessaire pour trouver son

autonomie, pour affirmer son individualité ?

SL : Je ne pense pas que les personnes dont tu parles aient eu le choix. Quelqu’un

comme Derrida a été assez rejeté par l’Université classique, même s’il a eu une belle

carrière. Foucault a une carrière plus aisée pour des raisons parfois de hasard mais

aussi par la force transversale de son œuvre. Mais de fait, l’Université est toujours

extrêmement réfractaire à une pensée qui change les choses puisqu’elle est enfermée

dans des critères qui la conduisent à récupérer des personnes qui sont conformes à

des champs scolaires. Alors, il y a le cas de Bourdieu qui est particulier, puisque

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 13 sur 25



Bourdieu a pu acquérir un pouvoir académique important en fin de compte, qu’ont

hérité ses proches. Comme Geoffroy le dirait, ça veut dire quelque chose…

GL : Mais Bourdieu n’a pas eu de poste universitaire, il n’a pas fait de thèse, il a été

attaqué par une grande partie du champ académique…

SL : C’est vrai, tu as raison. Mais même attaqué, il a pu se constituer en contre-

orthodoxie. Par ailleurs quand des personnes hétérodoxes, originales ont fait des

carrières, c’est souvent qu’ils ont trouvé des gens de la génération d’avant   assez

ouverts, en rupture ou séduits pour les soutenir. Toutefois, on ne verra jamais quelqu’un

se fiche totalement d’une carrière à l’Université au sens large. Peut-être Sartre… ?

GL : Sartre bien sûr, Simone de Beauvoir aussi…

SL : Maintenant l’Université s’est axée sur un public large, mais il reste un conformisme,

un académisme universitaire très pesant…

GL : Sandra l’a très bien dit effectivement, mais je dirais encore une chose. Je suis en

train de réfléchir au rapport entre l’académisme et la pensée. De fait, il y a

nécessairement une tension entre un geste qui se donne pour tâche d’interroger voire

de redéfinir un champ disciplinaire, et une attitude d’intégration dans les cercles

« La Distinction », Pierre

Bourdieu (Minuit, 1979)

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 14 sur 25



disciplinaires institués à un moment donné. Des œuvres comme celles de Foucault,

Derrida, Bourdieu, Barthes, Deleuze ou comme Sartre, interrogent les cadres

disciplinaires, les normes de leur discipline. Par conséquent, leurs œuvres se sont

nécessairement construites dans un geste d’écart avec ce que l’Université appelait à un

moment donné philosophie ou sociologie. Si Foucault avait fait de la philosophie ou de

l’histoire comme on en faisait dans les années 50, on n’aurait jamais eu Surveiller et

punir ou Histoire de la folie. Si Bourdieu avait de la sociologie comme on en faisait à la

Sorbonne dans les années 60, on n’aurait jamais eu La Distinction. Et si Lévi-Strauss

avait fait de l’ethnologie comme dans les années 30, on n’aurait jamais eu Anthropologie

Structurale. Ces auteurs ont mis en question la façon dont des rapports de pouvoir

sédimentés avaient contribués à donner une définition académique à une pratique de

savoir.

SL : Oui ils ont changé les concepts fondamentaux de la discipline.

GL : Il y a donc bien un écart là avec l’ « Université ». Mais en même temps, pour avoir

écrit Logique de la création ou des textes qui se décrivaient comme « critiques sur

l’Université », maintenant je nuancerais un peu cela en disant qu’au fond, il y a toujours

dans le monde social un écart entre les personnes qui incarnent une institution et les

lieux de l’institution. Ce que je veux dire par là, c’est qu’en réalité, pour moi, l’Université

c’est une idée, l’idée d’expérimentation, l’idée de critique, l’idée de dissidence. Par

conséquent, se mettre à l’écart de l’Université au nom du savoir et d’un futur de la

discipline, c’est ça l’incarnation de l’université. En ce qui me concerne, je me sens

beaucoup plus universitaire, je me sens beaucoup plus être l’un des représentants de

l’idée d’université, beaucoup plus fidèle à l’idée d’université que beaucoup de gens qui

occupent des positions plus institutionnelles.  Pour en revenir à Foucault, Bourdieu, ou

Derrida, paradoxalement, c’est en prenant un écart avec l’université qu’ils incarnent

l’idée d’Université, contre ceux qui occupaient des positions universitaires à leur

époque. Paradoxalement, c’est donc ces derniers qui étaient anti-académiques, en

empêchant l’expérimentation, le pluralisme, la critique. A la fois tu peux dire que

Foucault, Bourdieu ou Derrida se sont construits contre l’Université. Mais il est plus

intéressant de dire qu’ils ont activé les valeurs de l’Université contre l’Université elle-

même. C’est un mouvement interne à l’Université. C’est ce que Sandra essaye de faire

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 15 sur 25



dans sa discipline et moi avec la sociologie aujourd’hui, c’est-à-dire de la redéfinir, de

repenser des questions au nom des valeurs mêmes de la sociologie, de la raison, de

l’Université. C’est pour ces raisons que cela revient dans l’Université.

SL : Si on pense à quelqu’un comme Derrida, c’est quelqu’un qui a été rejeté par

l’Université, pendant que beaucoup de grands académiques d’aujourd’hui en poste en

France, de la tendance « continentale  » l’ont pillé. La vie académique est beaucoup

faite de cela et souvent les précurseurs sont récupérés, leur œuvre mais pas leur

personne. . Il y a peut-être quelque chose de positif à être absorbé ainsi mais c’est

aussi une forme de parasitisme de la pensée par l’institution.

GL : C’est tout à fait vrai. Dans ce genre de questions, il faut toujours penser en termes

d’ « international ». L’Université a un rapport avec l’idée cosmopolite, il y a un champ

international de la discussion. Il ne faut pas penser que son lieu naturel c’est sa

discipline dans son lieu de naissance – sinon cela revient à se laisser imposer son

espace de pensée par l’Etat ! Lorsque j’écris, ce n’est pas forcément les sociologues qui

sont actuellement en France qui sont plus proches de moi (même si beaucoup le sont)

que des sociologues ou des philosophes allemands, anglais, américains ou turques.

L’idée universitaire est toujours liée à un internationalisme de la discussion. Parfois,

s’éloigner de lieux académiques permet de se rapprocher d’autres lieux académiques

d’autres pays. D’ailleurs Il ne faut pas ici penser seulement à des individualités mais

aussi à des intelligences collectives, comme les gender studies, la théorie queer, la

théorie post-coloniale… toutes ses études se sont affrontées à des normes

disciplinaires prédéfinies pour se définir comme champ et pour émerger. C’est donc un

peu le même mouvement perpétuel. Mais ce n’est pas parce que ce mouvement est

perpétuel qu’il est nécessaire : il doit au contraire nous amener à interroger toujours

plus l’organisation académique de la production des savoirs et comment elle peut se

situer en opposition avec la logique de la production des connaissances et les

exigences de la science sociale ou de la philosophie.

Entretien préparé par Jonathan Daudey

Propos recueillis par Jonathan Daudey

à Paris, le 3 février 2017

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau…asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 16 sur 25


