Un Philosophe

Revue d’idées a caractéres philosophiques

Dialogue entre Sandra Laugier et Geoffroy de
Lagasnerie : « Notre role est d'interroger les
formes de la pensée » (1/2)

Publié par Jonathan Daudey

Geoffroy de Lagasnerie et Sandra Laugier ©Julie Gademann

Sandra Laugier est philosophe. Professeure de philosophie a lI'université Paris 1
Panthéon-Sorbonne, elle dirige le Centre de philosophie contemporaine de la
Sorbonne (PhiCo). Auteur de nombreux ouvrages, tels que Recommencer la
philosophie. La philosophie américaine aujourd’hui (PUF, 1999 — nouvelle édition
augmentée, Vrin, 2014), Faut-il encore écouter les intellectuels ? (Bayard, 2003)
ou encore Pourquoi désobéir en démocratie ? (avec Albert Ogien, La Découverte,
2010), ainsi que plusieurs ouvrages autour de la pensée de Wittgenstein et la

philosophie américaine.

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 1 sur 25



Geoffroy de Lagasnerie est philosophe et sociologue. Professeur a I'Ecole
nationale supérieure d'arts de Paris-Cergy, il est I'auteur notamment de L’Art de la
révolte. Snowden, Assange, Manning (Fayard, 2015), Logique de Ia
création (Fayard, 2011). Il dirige la collection « a venir » aux éditions Fayard. En
2016, il a publié Juger. L’Etat pénal face a la sociologie (Fayard), livre autour
duquel nous avions réalisé un entretien. En janvier 2017, il publie Penser dans un
monde mauvais (PUF), I'occasion de ce dialogue autour de la figure et du role de
I'intellectuel, de la réhabilitation de la figure de I'auteur, notamment dans un

monde qui est mauvais.

Ton ouvrage s’intitule Penser dans un monde mauvais. Est-ce a dire que la pensée
aurait disparu de I'espace public, que nous vivons une époque de la réaction,
notamment sur les réseaux sociaux ou sur les plateaux de télévision ou des
personnes viennent réagir a I'actualité, et qu'il faudrait remettre la pensée au

centre ? Est-ce le projet du livre ?

Geoffroy de Lagasnerie

PENSER
pans uN MONDE
MAUVAIS

Des mats

Geoffroy de Lagasnerie : Non ce n'était pas du tout cette idée-la. Il faut se méfier de

notre tendance a nous focaliser sur ce qu'il y a de plus visible, c'est-a-dire sur I'espace

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 2 sur 25



public et médiatique, sur les idéologies et les idéologues qui circulent. Il y a toujours
une histoire plus invisible, plus souterraine, plus latérale de la pensée, qui se maintient
dans son autonomie, ses exigences, ses valeurs. Il y a toujours une domination de la
pensée sur la non-pensée, qu'elle prenne la forme de pulsions réactives ou d'énoncés
doxiques. Ce n'est pas parce que les idéologies réactionnaires ou conservateurs sont
plus visibles ou font plus de bruit, qu’elles sont plus existantes : au contraire, elles se
définissent négativement par rapport a ce qui leur échappe et sont obsédées par les
discours de l'avant-garde. Je pense également que les blocs discursifs réactionnaires
disparaissent d'autant plus vite qu'ils sont plus visibles: ils sont soutenues par des
systémes conjoncturels et comme la conjoncture changera, ils disparaitront avec elle.
Je précise quand méme qu'il faut se méfier du piége qui consiste a associer discours
conservateurs ou réactionnaires au "visible"” au "médiatique” car cela conduit a oublier
la quantité d'énoncés politiguement nocifs qui circulent aussi, en méme temps, dans les
espaces de la circulation restreinte et académique. La réaction n'a pas son lieu

privilégié dans les médias...

En fait, ce que je veux interroger dans ce livre, ce sont les formes de la pensée et du
savoir. Il y a différentes maniéres de devenir auteur, différentes maniéres de penser,
d'écrire, de publier, de produire des connaissances. La pensée est toujours concréte,
inscrite dans des dispositifs. Dés lors, il faut interroger les différentes maniéres de
penser, de produire de la connaissance, de faire de la politiue. Rentrer dans le monde
de la pensée, c'est souvent reprendre a son compte les dispositifs institutionnels de la
pensée et de |'écriture et déployer sa pratique a partir de la. Que voudrait dire a
I'inverse partir de la situation du monde pour reconstruire un concept de pensée, de

science sociale, d'intervention, de champ...

Sandra Laugier : La-dessus je suis tout a fait d'accord avec Geoffroy. Il s'agit de
resituer la pensée dans le monde d'aujourd’hui. Ce qui important d'abord dans Penser
dans un monde mauvais c'est cette volonté de reconsidérer le role de la pensée et de
I'intellectuel.le. 1l est vrai qu'étant donné mon orientation philosophique un peu
différente, j'ai un concept de la pensée plus minimaliste, plus ordinaire, propositionnel
en guelque sorte et je ne considere pas que ce soit quelque chose de spécifique, et de

réservé aux intellectuels. La pensée est quelque chose de totalement partageable,

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 3 sur 25



potentiellement collectif, et qui en quelque sorte n'appartient pas au sujet, se trouve au
dehors ou dans ses pratiques, ses paroles. La question est donc de savoir comment on
va caractériser le type de pensée qui va s'exercer dans ce monde, le juger et le

transformer.

Mais est-ce que cela suppose qu'il y ait des professionnels de la pensée ? C'est ce qui
me géne. Car dés qu'on dit « penser » comme un truc abstrait, dans un contexte
comme celui-1a, cela veut dire étre un Penseur avec une certaine essence, une vie, un
statut social... Qui est attrayant, on a envie de jouer ce rble. Voila l'interrogation
supplémentaire que j'aurai : est-ce que ce n'est pas un certain profil et un certain role

que lI'on revendique quand on parle de « penser »?

GL : En effet, la vraie question est a la fois politique et épistémologique : est-ce que
parler de la pensée, cela implique une hiérarchie entre les pensées que Sandra appelle
les pensées ordinaires, les connaissances ordinaires, les pratiques ordinaires, et les
pensées des professionnels ou disons plutot les pensées élaborées ? Est-ce qu'il y a un
lieu de la pensée par exemple ? Est-ce qu'il y a des connaissances supérieures a
d'autres ? Alors, effectivement, je pense que le livre est une maniére d'interroger un
certain type de représentations qui sont tres fortes aujourd’hui dans la gauche et dans
la gauche radicale, — et je pense que Sandra approuve ces positions-la — qui consiste a
privilégier une idée de la pensée comme activité plus partagée, plus immanente, plus
dispersée dans le monde social et a rompre avec la figure de l'intellectuel avec ce
gu'elle induit comme idée de verticalité. Je crois que I'un des enjeux du livre est de
montrer qu'effectivement une pensée que j'appelle « oppositionnelle » ne peut se
construire que dans un moment de rupture avec le sens commun, les savoirs partiels,
les vérités et les critiques locales. Et je crois que I'idée de recherche n'a de sens que si
I'on a des choses a dire a celles et ceux a qui I'on s'adresse et qu'ils ignorent... Ce qui
m'amene a reprendre a mon compte, pour la redéployer, la tradition bourdieusienne,
canguilhemienne, althusserienne de la rupture épistémologique, de I'inconscient. Mon
livre peut étre compris comme une forme de réhabilitation de la figure de 'auteur et de
la distance entre les savoirs spontanés et les savoirs élaborés, distance nécessaire a
I'élaboration d'une pratique oppositionnelle qui reconstitue les systemes dans lesquels

nous sommes pris a notre insu. Cela ne veut pas dire qu'il n'y a pas de pensée critique

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 4 sur 25



dans le monde social. Au contraire, mais la apparait le probleme : nous sommes tous
produits comme sujets critiques en tant que nous sommes inscrits dans des systémes
de pouvoirs qui nous fournissent du langage et des modes de critiques internes a eux.
Dés lors, nos modes de critiques sont souvent encore tributaires de valeurs, de
croyances, de normes inconscientes et non interrogées. Ainsi, c'est un geste de
dégagement par rapport a ces pratiques ordinaires qui est nécessaire si I'on souhaite
objectiver les systémes de pouvoirs dans lesquels nous sommes pris. Et ce geste est le
propre de l'intellectuel et de I'objectivation. J'ajoute qu'en disant cela je n'interroge pas
seulement les savoirs spontanés des acteurs ou des militants, etc. mais aussi d'autres
types d'énoncés et de savoirs, comme ceux que produisent les sciences sociales
contemporaines (notamment ethnographiques) lorsqu'elles se contentent de penser

par objet.

Je prends un exemple : celui de Foucault sur la prison. Foucault a toujours insisté sur le
savoir des prisonniers : ils ont un savoir pratique sur les conditions de détentions, sur ce
qgu'on veut leur faire en prison, sur le rapport au temps, le rapport a I'enfermement....
Mais, en méme temps, il est évident qu'écrire Surveiller et punir, reconstituer des
systémes disciplinaires, faire I'analyse de la fonction objective de systéme pénal et
montrer qu'elle consiste a produire de la récidive...etc., c'est proposer une analyse du
systéme carcéral qui échappe a la perception locale des prisonniers (mais aussi des
avocats, des gardiens de prison, des historiens ou des sociologues traditionnels) et qui

a pour fonction de leur apporter quelque chose de libérateur, de nouvelles armes, de

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 5 sur 25



nouvelles compréhensions d'eux-mémes — bref un supplément de conscience. De ce
point de vue-la, je crois qu'effectivement, la figure de l'auteur et l'image d'une
connaissance qui peut nous déplacer par rapport a nous-mémes est tres importante si
on veut produire des connaissances qui ne sont pas intégrées dans les systémes

institués.

SL : Oui, c'est vraiment I'enjeu et rétablir I'auteur sans forcément remettre le sujet en
majesté est bien un enjeu dans la pensée contemporaine, au moins sous un mode
sceptique, avec le questionnement, qu'on trouve chez Stanely Cavell et d'autres, sur ma
capacité a habiter mon corps, ma voix ; a étre l'auteur et I'acteur de mes pensées, de
mes actions et de ma vie, ce qui est une forme de confiance et d'authenticité qui sont
constamment a gagner, une forme de reprise de possession de soi. A vrai dire, ce livre
m'a réellement donné a penser et fait douter, puisque, comme tu le rappelais, je travaille
depuis longtemps en direction de la définition d'une pensée, en un sens,
dépsychologisée, avec une approche pragmatique, collective, immanente de la pensée,
en tant que exprimée dans le langage, les conversations et les fagons d'étre ordinaires ;
et donc a cela correspond des modéles d'intellectuels qui vont étre dans une forme de
relation horizontale avec la pensée ordinaire, comme une sorte de démocratie
intellectuelle, comme je le disais dans un ancien article d'Esprit (“La pensée de
I'ordinaire et la démocratie intellectuelle”) a une époque ou ils toléraient un peu la
diversité. Et en méme temps, ce qui est tres clair, c'est que I'on a aujourd’hui une sorte
de manque véritable d'intellectuel.le.s., non pas comme guides ou modeles, mais
comme producteurs de paroles justes, fiables. Je dirai pas d'intellectuels « critiques »
car pour moi c'est un terme complétement galvaudé et récupéré par des personnes,
justement, trés peu critiques, ou autoproclamés critiques, mais, disons, un intellectuel
qui est réellement une voix propre, la sienne, et qui ne soit pas pris dans ce que
j'appelle, avec Raph Waldo Emerson (un de mes maitres a penser, il en faut bien) le
conformisme. Quand je dis conformisme c'est un conformisme propre aux intellectuels,
pas exactement un conformisme social. C'est la la difficulté, c'est pour ¢a que c'est
important de poser la question de l'intellectuel aujourd’hui, car, de fait, on sort — ou en
tout cas je I'espere — d'une phase ou on n'a connu que des « intellectuels » totalement
conformistes qui, méme s'ils voulaient se dire critiques ou subversifs, étaient clairement

du c6té du pouvoir, tres engagés dans le systeme tel qu'il est, en support du systeme

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 6 sur 25



disons.

Donc, c'est vrai qu'opposer a ces forces juste une voix collective ordinaire, c'est
certainement insuffisant. Il faut aussi des individualités, et je crois que cette question de
I'individu est centrale pour toi Geoffroy comme pour moi. Il faut des formes
d'individualités, pour contrer I'individualisme sans individualité qui porte le conformisme
; et je crois gqu'il n'y a pas de contradiction entre cette approche ordinaire du public et le
fait que cela doit soutenir I'expression des individualités de chacun. Il me semble que ce
qgu'il y a aujourd’hui dans ces voix d'intellectuels conformistes, c'est une absence totale
d'individualité. Défendre les individualités, réhabiliter des formes d'individualisme
critique, non égoiste, ce n'est pas quelque chose qui va a I'encontre de la voix/voie plus
démocratiqgue de la pensée que je défends : c'est une individualité exemplaire,
partageable qui montre que chacun.e, dés lors gu'il.elle prend en main son style propre
d'expression et cette forme de confiance en soi qu'on doit trouver en comptant sur soi-
méme, en se fondant sur sa propre expérience, peut accéder aussi a cela. Ainsi on peut
inventer un nouveau mode de l'intellectualité — car on ne peut pas négliger la sensation
gu'on a ressentie les uns les autres — du manque d'expressions fortes a gauche, d'un

terrain occupé par la droite.
GL : Absolument !

SL : Je crois qu'il faut absolument affronter, avec de nouveaux outils, ce probleme
auquel j'avais répondu un peu déja dans un petit livre Faut-il écouter les intellectuels ?
et ou je disais que les intellectuels conformistes ne méritaient pas d'étre entendus, ni
méme le titre d'intellectuel. Puis plus récemment j'ai écrit un article avec Albert Ogien
autour de la polémique « Ou sont passés les intellectuels de gauche ? », question qui a
fait quelques gros titres en 2015, et a quoi on avait répondu qu'on s'en fiche, d'ou ils

sont.

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 7 sur 25



Cette question n'est pas pertinente parce que je trouvais que cette figure de
I'intellectuel, médiatique, provocateur ou donneur de legons (c'est pareil) et se
prétendant pourvu d'une compétence de pensée... c'est une figure qu'il faut laisser a la
droite, qu'il fallait qu'on invente autre chose ; a partir de cet ancrage démocratique,
donc sans tomber dans la figure de l'intellectuel prétentieux et conformiste, mais en
mettant tout de méme en avant une individualité, une voix singuliere. Reste alors a
rendre compatible cet individualisme et la nécessité d'étre public et c'est en suivant sa
VOiX — « suivre sa constitution » dit Emerson, articulant I'intime au politique : trouver
une « constitution » politique qui permette a chacun de trouver expression, d'étre
exprimé par le commun et aussi d'accepter de I'exprimer. C'est bien la visée de
I'intellectuel ; retrouver une expression adéquate. La confiance en soi nous engage non
pas a trouver une confiance subjective (ou transcendantale, ou psychologique) mais a
retrouver la capacité a étre expressifs et justes : un individualisme de l'ordinaire en

quelque sorte, tel que Dewey le définit.

L'enjeu serait donc de délaisser la dénomination « intellectuel » a la pensée
réactionnaire, a la droite, ou est-ce qu’au contraire I'objectif est de se

réapproprier ce terme, méme s'il est saturé, galvaudé ? Faut-il imposer une

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 8 sur 25



nouvelle forme ?

GL : Je ne pense pas qu'il faille accorder a la droite le statut d'intellectuel. Il n'y a pas
d'intellectuel de droite, mais il y a des personnes qui réagissent a |'actualité, qui ratifient
des pulsions spontanées, qui font du bruit avec leur bouche, qui transcrivent l'ordre

social en mots, mais ce ne sont pas des intellectuels, des producteurs d'idées...

SL : Ce ne sont pas des penseurs mais des alliés, des soutiens et je dirais méme des

souteneurs du systéeme !
GL : Exactement !
Des complices ?

GL : Non seulement des complices en effet, mais c'est méme plus que cela : ce sont
des expressions du systéeme. Il faut leur retirer le qualificatif d' « intellectuel » et
évidemment de « savant », de « chercheur », etc. En fait, tout cela renvoie a une
question tres importante, dont vient juste de parler Sandra, sur les intellectuels et la
gauche. La tendance aujourd’hui, dans la gauche critique, dans 'université, est souvent
de dire que Sartre, Foucault, ou Bourdieu sont de vieux modéles et que maintenant, il
faut élaborer et privilégier une recherche collective : la figure de I'auteur ne serait plus
une figure actuelle pour la gauche ou la recherche et il faudrait se réjouir de la
disparition de figures de cette envergure. Personnellement, je pense que c'est une
grave erreur, et je revendique ce mode de subjectivation. Pour moi, la question de la
figure de l'intellectuel renvoie a la question des conditions nécessaires pour étre
autonome dans l'espace public, médiatique, politique, éditorial, académique. A quelle
condition est-il possible d'imposer un discours, de transformer les dispositifs donnés ?
A quelles conditions peux-tu imposer a une chaine de télévision, a un journal, a un parti
politique, a une discipline académique, une nouvelle forme de discours, de nouveaux
objets, une certaine radicalité... ? Si tu es un auteur, que tu as une ceuvre, une penseée,
tu peux tres bien t'imposer a I'espace public, tu peux forcer les journalistes a t'inviter, a
dire ce que tu veux dire et donc tu peux recréer un espace de discours un peu nouveau.
Si jamais ne tu dissous la figure de l'auteur, tu crées des professionnels qui sont

condamnés a I'hétéronomie car condamnés a accepter les dispositifs — académiques ou

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 9 sur 25



meédiatiques - institués pour exister, pour étre visible. C'est pour ces raisons que je
pense que tout discours qui se satisfait de la disparition de la figure de l'intellectuel
fagconne les bases du conservatisme politique ou disciplinaire. Je crois profondément
que l'autonomie intellectuelle, qui est la valeur essentielle, est intrinsequement liée a

I'idée d'auteur.

Comment étre, en ce sens, un intellectuel qui a de l'importance pour des
personnes qui h'ont pas accés aux travaux universitaires ? Comment imposer sa
VoiX sans passer nécessairement par des canaux de diffusions plus populaires,

comme la télévision ?

SL : Ce n'est pas forcément pas a partir de ce type de présence ou d'émissions dans les
médias qu'on va agir ; parce que, pour nous, cela va partir plutét de textes ou livres que
I'on fait et qu'on diffuse, et qu'on a ensuite I'occasion de présenter. Certes les figures
meédiatiques s'appuient sur des ouvrages, mais qui sont plutét des essais, des formes
d’enregistrements ou d'éléments de ce gu'ils racontent tout le temps, c'est du livre en
aval. En revanche, pour nous et beaucoup de chercheurs qui ont une présence discrete
mais ne souhaitent pas non plus se tenir noblement a I'écart, c'est plutdt en s'appuyant
sur un parcours intellectuel (je n'ose pas dire ceuvre) qui donne des outils pour penser
des nouvelles situations, a partir d'ouvrages ou de réseaux de textes qui constituent
une base théorique... qu'on va s'exprimer, a partir d'une personnalité ou de convictions
intellectuelles dont nos expressions sont... I'expression. Ensuite, faut dire que ceux que
I'on voit beaucoup a la télévision, a la radio...etc. ont besoin d'un positionnement et
d'idées assez caricaturales, pour pouvoir se mettre dans un schéme qui va dans le sens
d'un pouvoir. Bien évidemment, il peut y avoir par endroits des éléments un peu
critiques dans leur discours, mais globalement, ce sont des personnes qui vont avoir un
discours bien intégré au systéme et ils vont plutbt critiquer les autres membres de la
société, plutdt qu'eux-mémes. Le contentement de soi, c'est la premiere marque des
intellectuels en vue. Alors que pour nous, c'est le mécontentement de soi, voire la

déception, le désir de mieux faire qui permet d'avancer.

C'est pour cela que j'espére que nous sommes en train de créer une présence originale,
pas médiatique certes mais publique, c'est-a-dire que nous avons des textes qui

circulent beaucoup, qui sont cités dans les réseaux, mais qui sont aussi cités

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 10 sur 25



(bizarrement) dans les milieux académiques. Et c'est important aussi de vouloir
atteindre des étudiants, des jeunes, qui ont I'esprit libre (souvent) et étant donné que le
nombre de jeunes qui font des études aujourd’hui a littéralement explosé, lorsqu’on
touche un public d'étudiants, un public académique, c'est déja considérable. Sans
parler d'Internet, ou les informations circulent énormément. C'est pourguoi, méme si on
ne passe pas tout le temps a la télévision, ou moins a la radio que les gros « penseurs »
réactionnaires, ce que l'on écrit se diffuse largement auprés de personnes pertinentes
pour nous. Car c'est cela aussi I'élaboration de la personnalité de chacun, sur le net, et
avec les contenus dont elle.il dispose : on peut se constituer a partir des fragments de
ce qui vous intéresse. Donc, ce point de la célébrité ne m’inquiete pas vraiment puisque
de toute fagcon on ne peut pas étre totalement médiatique et faire une ceuvre qui
compte méme un peu, c'est juste impossible. D'ailleurs, je ne pense pas que des
personnes comme Sartre ou Foucault étaient des personnes si médiatiques que cela,
enfin si mais ils se sont fait connaitre d'abord par leurs livres et leurs cours et a partir de

|a ont élaboré leur personne publique.

GL : Je suis tout a fait d'accord. Lorsque j'ai sorti Penser dans un monde mauvais, on
m'a fait cette objection : « un film d'Oliver Stone a plus d'impact qu'un livre de Noam
Chomsky ». Ou alors : « est-ce que vous ne surestimez pas la force des concepts et de
la théorie ? ». C'est aussi une question que je me suis posé et je crois que finalement j'ai
trouvé une réponse : quand on affirme cela, on a une représentation faussée du champ
culturel, parce que statique, alors qu'il faut adopter une vision dynamique et temporelle.
La question suppose de faire comme si Oliver Stone ne pouvait pas lire Chomsky,
comme s'il n'allait pas sur Internet pour regarder une intervention et que cela n'allait pas
I'influencer pour faire un film. Il faut comprendre que le champ culturel est un lieu ou les
ceuvres circulent. Par exemple, Sandra peut publier un livre, un article dans Libération et
qui peut étre lu par un écrivain, par un cinéaste, par un militant politique qui peut s'en
servir, qu'il peut transmettre a quelqu’un qui va aussi s'en servir, et dans ce mouvement,
il y a des milliers de personnes qui vont étre influencées par sa pensée, méme si cet

effet n'est directement visible, perceptible et mesurable.

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 11 sur 25



Noam Chomsky

SL : Méme si ce n'est pas fait sous notre nom parfois. Par exemple, je sais que des
éléments des articles ou les livres que j'écris ont parfois été repris dans des
programmes du Parti Socialiste, ou je les retrouve dans des travaux d'étudiants ou de
chercheurs. C'est plutot agréable de voir ses idées circuler et étre appropriées et c'est
ce qu'on veut. La phobie du plagiat c'est une sorte de peur de cette circulation des
idées qui se trouvent répandues dans l'espace public, mais c'est aussi un manque de
confiance en soi, en la possession qu'on a de ses propres idées. C'est pour cela qu'on
peut dire que les idées ne nous appartiennent pas forcément en propre. Mais alors
comment est-ce qu'on peut penser une individualité sans possessivité par rapport a ses

idées ?

GL : Si on veut créer des pensées nouvelles, il faut créer des plateformes nouvelles, et
pas seulement de diffusion mais aussi d'interlocution. L'un des rbles de l'intellectuel
oppositionnel c'est de produire des espaces ou des modes de diffusion qui échappent
aux circuits prescrits. Ou alors peut-étre qu'il faudrait dire qu'une pensée
oppositionnelle invente toujours, par définition, ses propres circuits et espaces, qu'elle
engendre des agencements différents, mais qu'il serait peut-étre bien de construire
cela de maniére plus consciente et plus radicale. C'est quelque chose qui reste a
inventer. Car il ne faut pas que l'idée vraie selon laquelle « les ceuvres circulent de
toutes fagons » soient utilisées par nous comme un prétexte pour ne rien faire et dire
que tout va bien... Personnellement, je vois les difficultés que j'ai a étre sur Youtube, a

diffuser des vidéos, a passer a des formats audio ou vidéo, c'est-a-dire a multiplier les

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 12 sur 25



formats... Inventer de nouveaux formats est une question que doit se poser tout
intellectuel. Si on reste dans les canaux prescrits, on court le risque de ne toucher que
des publics prédéterminés produits par les systemes sédimentés et la pensée tend
alors a reproduire le systeme et a le faire fonctionner. Il faudrait arriver a toucher le non
public, ceux qui se sentent exclus ou sont exclus par les circuits traditionnels de la
discussion et de la réception des ceuvres. Mais les intellectuels ne peuvent pas tout
faire et c'est aussi la tdche de ceux qui sont déja au travail sur ces formats de le faire.

Notre rble est de savoir interroger les formes de la pensée.

Sandra parlait a juste titre d'Internet, mais au final, on fait tres peu de choses pour
Internet. Souvent on filme des conférences qu'on met sur Internet, mais on n'a pas
encore inventé une « pensée Internet ». En revanche, les personnes d'extréme-droite
ont fait cela et ils sont trés présents, trés puissants. Mais personne n'a encore élaboré
cela du c6té de la gauche radicale. Nous n'avons malheureusement pas encore inventé
ce que serait une intervention philosophique sur Internet. Par exemple, je suis présent
sur Twitter parce que je ne vois pas comment on peut étre un philosophe moderne et ne
pas étre sur Twitter. Il y a un rapport entre I'avant-garde et la nouveauté et c'est bien
d'étre dans les nouveaux formats pour atteindre de nouveaux publics, car sinon c'est un
public qui ne vient pas a la pensée. Créer des formes et des plateformes est, selon moi,

est un enjeu capital.

A ce propos, tu parlais tout a I’heure de Foucault, de Derrida, de Bourdieu, mais on
peut aussi penser a Deleuze, qui sont tous des penseurs, des intellectuels qui se
sont toujours situés en marge vis-a-vis de I'Université, dans une position critique
vis-a-vis de I'Université. Est-ce que cette position est nécessaire pour trouver son

autonomie, pour affirmer son individualité ?

SL : Je ne pense pas que les personnes dont tu parles aient eu le choix. Quelqu'un
comme Derrida a été assez rejeté par I'Université classique, méme s'il a eu une belle
carriere. Foucault a une carriére plus aisée pour des raisons parfois de hasard mais
aussi par la force transversale de son ceuvre. Mais de fait, I'Université est toujours
extrémement réfractaire a une pensée qui change les choses puisqu’elle est enfermée
dans des critéres qui la conduisent a récupérer des personnes qui sont conformes a

des champs scolaires. Alors, il y a le cas de Bourdieu qui est particulier, puisque

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 13 sur 25



Bourdieu a pu acquérir un pouvoir académique important en fin de compte, qu'ont

hérité ses proches. Comme Geoffroy le dirait, ¢a veut dire quelque chose...

GL : Mais Bourdieu n'a pas eu de poste universitaire, il n'a pas fait de these, il a été

attaqué par une grande partie du champ académique...

SL : C'est vrai, tu as raison. Mais méme attaqué, il a pu se constituer en contre-
orthodoxie. Par ailleurs quand des personnes hétérodoxes, originales ont fait des
carrieres, c'est souvent qu'ils ont trouvé des gens de la génération d'avant assez
ouverts, en rupture ou séduits pour les soutenir. Toutefois, on ne verra jamais quelgu’un

se fiche totalement d'une carriere a |I'Université au sens large. Peut-étre Sartre... ?
GL : Sartre bien s{ir, Simone de Beauvoir aussi...

SL : Maintenant I'Université s'est axée sur un public large, mais il reste un conformisme,

un académisme universitaire tres pesant...

LE SENS COMMUN

pierre bourdieu

la distinction

critique sociale du jugement

« La Distinction », Pierre
Bourdieu (Minuit, 1979)

GL : Sandra I'a tres bien dit effectivement, mais je dirais encore une chose. Je suis en
train de réfléchir au rapport entre l'académisme et la pensée. De fait, il y a
nécessairement une tension entre un geste qui se donne pour tache d'interroger voire

de redéfinir un champ disciplinaire, et une attitude d'intégration dans les cercles

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 14 sur 25



disciplinaires institués a un moment donné. Des ceuvres comme celles de Foucault,
Derrida, Bourdieu, Barthes, Deleuze ou comme Sartre, interrogent les cadres
disciplinaires, les normes de leur discipline. Par conséquent, leurs ceuvres se sont
nécessairement construites dans un geste d'écart avec ce que I'Université appelait a un
moment donné philosophie ou sociologie. Si Foucault avait fait de la philosophie ou de
I"histoire comme on en faisait dans les années 50, on n'aurait jamais eu Surveiller et
punir ou Histoire de la folie. Si Bourdieu avait de la sociologie comme on en faisait a la
Sorbonne dans les années 60, on n'aurait jamais eu La Distinction. Et si Lévi-Strauss
avait fait de I'ethnologie comme dans les années 30, on n'aurait jamais eu Anthropologie
Structurale. Ces auteurs ont mis en question la fagon dont des rapports de pouvoir
sédimentés avaient contribués a donner une définition académique a une pratique de

savoir.
SL : Oui ils ont changé les concepts fondamentaux de la discipline.

GL : Il y a donc bien un écart la avec I’ « Université ». Mais en méme temps, pour avoir
écrit Logique de la création ou des textes qui se décrivaient comme « critiques sur
I'Université », maintenant je nuancerais un peu cela en disant qu'au fond, il y a toujours
dans le monde social un écart entre les personnes qui incarnent une institution et les
lieux de l'institution. Ce que je veux dire par |3, c'est qu'en réalité, pour moi, I'Université
c'est une idée, l'idée d'expérimentation, I'idée de critique, I'idée de dissidence. Par
conséquent, se mettre a I'écart de I'Université au nom du savoir et d'un futur de la
discipline, c'est ¢a l'incarnation de l'université. En ce qui me concerne, je me sens
beaucoup plus universitaire, je me sens beaucoup plus étre I'un des représentants de
I'idée d'université, beaucoup plus fidéle a I'idée d'université que beaucoup de gens qui
occupent des positions plus institutionnelles. Pour en revenir a Foucault, Bourdieu, ou
Derrida, paradoxalement, c'est en prenant un écart avec l'université qu'ils incarnent
I'idée d'Université, contre ceux qui occupaient des positions universitaires a leur
époque. Paradoxalement, c'est donc ces derniers qui étaient anti-académiques, en
empéchant |'expérimentation, le pluralisme, la critique. A la fois tu peux dire que
Foucault, Bourdieu ou Derrida se sont construits contre I'Université. Mais il est plus
intéressant de dire qu'ils ont activé les valeurs de I'Université contre I'Université elle-

méme. C'est un mouvement interne a I'Université. C'est ce que Sandra essaye de faire

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 15 sur 25



dans sa discipline et moi avec la sociologie aujourd’hui, c'est-a-dire de la redéfinir, de
repenser des questions au nom des valeurs mémes de la sociologie, de la raison, de

I'Université. C'est pour ces raisons que cela revient dans 'Université.

SL : Si on pense a quelqu'un comme Derrida, c'est quelqu'un qui a été rejeté par
I'Université, pendant que beaucoup de grands académiques d'aujourd’hui en poste en
France, de la tendance « continentale » l'ont pillé. La vie académique est beaucoup
faite de cela et souvent les précurseurs sont récupérés, leur ceuvre mais pas leur
personne. . Il y a peut-étre quelque chose de positif a étre absorbé ainsi mais c'est

aussi une forme de parasitisme de la pensée par l'institution.

GL : C'est tout a fait vrai. Dans ce genre de questions, il faut toujours penser en termes
d' « international ». L'Université a un rapport avec l'idée cosmopolite, il y a un champ
international de la discussion. Il ne faut pas penser que son lieu naturel c'est sa
discipline dans son lieu de naissance — sinon cela revient a se laisser imposer son
espace de pensée par I'Etat ! Lorsque j'écris, ce n'est pas forcément les sociologues qui
sont actuellement en France qui sont plus proches de moi (méme si beaucoup le sont)
que des sociologues ou des philosophes allemands, anglais, américains ou turques.
L'idée universitaire est toujours liée a un internationalisme de la discussion. Parfois,
s'éloigner de lieux académiques permet de se rapprocher d'autres lieux académiques
d'autres pays. D'ailleurs Il ne faut pas ici penser seulement a des individualités mais
aussi a des intelligences collectives, comme les gender studies, la théorie queer, la
théorie post-coloniale... toutes ses études se sont affrontées a des normes
disciplinaires prédéfinies pour se définir comme champ et pour émerger. C'est donc un
peu le méme mouvement perpétuel. Mais ce n'est pas parce que ce mouvement est
perpétuel qu'il est nécessaire : il doit au contraire nous amener a interroger toujours
plus l'organisation académique de la production des savoirs et comment elle peut se
situer en opposition avec la logique de la production des connaissances et les

exigences de la science sociale ou de la philosophie.

Entretien préparé par Jonathan Daudey
Propos recueillis par Jonathan Daudey
a Paris, le 3 février 2017

https://unphilosophe.com/2017/02/09/dialogue-entre-sandra-lau...asnerie-notre-role-est-dinterroger-les-formes-de-la-pensee-12/ 27/04/2023 17:44
Page 16 sur 25



