Un Philosophe

Revue d'idées a caractéres philosophiques

Dialogue entre Sandra Laugier et Geoffroy de
Lagasnerie : « La pensée comme arme qui
donne des armes » (2/2)

Publié par Jonathan Daudey

Sandra Laugier et Geoffroy de Lagasnerie

Pour retrouver la premiere partie de ce dialogue entre Sandra Laugier et Geoffroy de

Lagasnerie, cliquez ici.

En janvier 2017, Geoffroy de Lagasnerie publie Penser dans un monde
mauvais (PUF). A cette occasion nous avons organisé ce dialogue avec Sandra
Laugier, autour de la figure et du role de l'intellectuel, des problématiques liées
a la figure de l'auteur, et de ce qu'est penser et mener une bonne vie dans un

monde mauvais.



Pour poursuivre I'analyse du titre en rapport avec le contenu du livre, pourquoi

parles-tu d'un « monde mauvais » ?

SL : C'est vrai que c'est une question que je me suis posée moi aussi en lisant ton
livre. Quel point de vue tu prends pour pouvoir dire toi que le monde dans lequel nous
vivons est « mauvais » ? Je sais que le livre de Judith Butler reprend aussi ce type
d'expression mais est-ce que ce n'est pas déja une affirmation qui va étre faite de ton
point de vue, une forme de jugement fait en surplomb ? Et ensuite, qu'est-ce qui
permet de dire que le monde est mauvais et de faire des jugements sur le monde de
ce type ? Apres, bien slr, je sais bien que le monde est tissé d'injustices et
d'inégalités et qu'il y a du mal dans le monde, mais est-ce qu'on doit dire que c'est le
monde (et donc les autres) qui est mauvais ? Est-ce que cela sous-entendrait que,
par exemple, le monde de I'Amérique est mauvais parce qu'ils ont voté en masse pour

Trump ?
GL : Pour moi dire que le monde est mauvais ce n'est pas une affirmation subjective...
SL : C'est une description ?

GL : Oui, c'est la réalité du monde social. Quand j'ai écrit ce livre, j'ai pensé que ce
serait la formule qui ferait le moins probléme et de tous les entretiens que je donne
c'est la formule qui pose le plus probléme. Je trouve que c'est une drole de maniéere
de ne pas vouloir se poser la question que je pose. Si on accepte la question que je
pose, si on dit qu'il faut faire comparaitre la pensée devant la société et qu'il faut
interroger les formes de la pensée pour qu'elles n'aient pas un rapport de
collaboration avec la mauvaiseté du monde, alors cela devrait amener a changer
beaucoup de choses dans nos manieres d'étre, d'écrire et de penser. Donc, une des
maniéres de bloquer cette question et sa force interpellatrice, c'est de dire que le
monde n'est peut-étre pas mauvais. L'opération consiste a refuser I'injonction éthique
en refusant le constat que je pose au départ. Si le monde n'est pas mauvais, alors, en
effet, on peut continuer a faire tranquillement les choses comme on le fait et en toute
bonne conscience, a croire aux valeurs inconditionnelles des productions
symboliques, etc. Pour ma part je ne suis pas un fétichiste des mots ni du

vocabulaire. La mauvaiseté du monde c'est son objectivité, c'est-a-dire le fait que le



monde social est structuré par des systemes de pouvoir, de domination et
d'exploitation. Je crois, et I'idée vient de chez Adorno, que la question de I'éthique
c'est vivre une bonne vie dans un monde faux. Comme disait Adorno, la question est
de savoir comment on gére sa vie, comment on évolue dans un monde traversé par
les phénoménes de violences, de domination... Pour moi, c'est la question que tout
intellectuel doit se poser. Pour expliquer ce point, je prends toujours comme I'exemple
I'expérience que l'on ressent lorsqu'on sort d'un restaurant un peu cher, qu'on
apercoit un clochard dans la rue et qu'on se sent mal a l'aise. On a tous été mal a
I'aise avec une telle situation, on a pratiqguement tous néanmoins continué a faire ce
que I'on a I'habitude de faire, on va quand méme au restaurant alors qu'on sait qu'il y
a des gens qui meurent de faim. C'est une question trés importante, éthiquement
parlant, a se poser. Qu'est-ce qui fait que je vais au restaurant alors que des
personnes meurent de faim dehors et que je pourrais prendre un plat moins cher pour

leur donner 10€, et pourquoi je ne le fais pas ?

Theodor W. Adorno

Ces types de questions éthiques, on fait tout pour ne jamais se les poser, pour éviter
d'étre mal a I'aise méme si on a honte de soi. Mon livre a pour fonction de demander :

gu'est-ce qu'assumer, en tant qu'intellectuel, artiste, écrivain, ce qu'on dit et ce qu’on



fait, tout en sachant qu’on vit dans un monde fait d’exploitation, de domination ? Donc

transposer cette question quotidienne dans le domaine scientifique et intellectuelle

SL : Oui, tu dis que le monde est mauvais, fait de domination et d'exploitation, et je
suis évidemment d'accord avec toi. Mais j'ai I'impression que cela devient abstrait :
qu'est-ce qui est mauvais ? Est-ce que ce sont les personnes qui sont mauvaises et
nous, au moins, on va essayer d'étre meilleur.e.s ? Tu ne voulais pas dire « monde
injuste ». Mais n'y a-t-il pas le risque que tu portes un jugement moral sur des

structures, conduisant a déresponsabiliser les personnes par exemple ?

GL : Tout a fait. Je ne suis pas un penseur de la responsabilité. Dire que le monde est
mauvais c'est dire que les structures sociales sont mauvaises et qu'on est produit

comme mauvais a l'intérieur de ces structures.

Mais alors, pourquoi ne pas avoir choisi le terme de « brutal » ou de « violent »,

voire d’ « imparfait » ?

GL : En l'occurrence, c'est simplement en rapport au texte d’Adorno qui How to live a
good life in a bad world et qu'on a traduit en France par Qu’est-ce que vivre une vie
bonne dans un monde mauvais. Il y a un débat intéressant de traduction autour de ce
texte d'Adorno, puisque « bad » a été traduit par « mauvais » alors que certains
disent qu'il faudrait le traduire par « faux ». Ce qui permet de dire que, puisque le
monde est faux, la vérité est un concept oppositionnel. C'est une idée trés forte que je

reprends dans mon livre...

On comprend bien que puisque le monde est mauvais, marqué par la violence, la
domination, I'exploitation comme tu le montres avec justesse, il est difficile de

d’'affirmer que nous vivons dans le meilleur des mondes.
GL : C'est le moins qu'on puisse dire !

Alors, est-ce que cela signifie qu’il y a une forme de pessimisme de l'intellectuel

dans sa manieére de voir et de comprendre le monde ?

SL : Je pense que l'idée du pessimisme n'a pas grand-chose a voir avec l'idée d'un



monde mauvais, car le couple optimisme/pessimisme fonctionne en rapport a ce qui
est possible et pas par rapport a ce qui est. « Négatif » est peut-étre plus approprié
que pessimisme. Au contraire, je pense qu'un tel titre est optimiste, car I'idée qu'on
peut penser dans un monde mauvais est déja une idée optimiste. Les modes de
pensée et positionnements qui sont décrits dans le livre montrent qu'on peut
impacter le monde chacun individuellement avec des idées qui sont propres a le
transformer. J'irais jusqu'a dire qu'il y a une dimension utopique plus que pessimiste,
d'une sorte d'« utopie réaliste » dans la mesure ou |'un n'exclut pas nécessairement
I'autre. Penser dans un monde mauvais c'est penser le monde dans son devenir
meilleur et le changer pour qu'il soit meilleur, ce n'est pas de la déploration, c'est

parce qu'il est mauvais qu’on a un role a jouer.

GL : L'une des choses qu'essaie de décrire puis de mettre en question le livre ce sont
les modes de critiques qui sont encore complices du monde. La ou il pourrait y avoir,
non pas une forme de pessimisme mais de tristesse, c'est de dire qu'une bonne partie
de l'activité qui, dans le monde social, se présente comme de la résistance, de la
subversion, de la critique, est encore inscrite dans les valeurs du systeme, et qu'elle
fait encore fonctionner le monde, a son insu, naivement, souvent avec bonne
conscience. D'ou ma critique trés forte, par exemple, du concept d'autonomie tel quel
Bourdieu I'a forgé et du type de rapport a la connaissance ou a la culture gu'il
instaure. D'oU mon insistance aussi sur la nécessité de pensée par systeme et non par

objet....

Il y a des conditions exigeantes, épistémologiques et méthodologiques, si on veut
vraiment étre a la hauteur des exigences de la pensée. Si penser c'est étre rationnel
— personnellement je crois beaucoup a la valeur de la raison, de la rationalité — cela
demande de détruire dans le discours tout ce que le systeme nous donne comme
idéologies, comme catégories préétablies, et cela demande aussi d'interroger toutes
les formes que le monde de la pensée nous offre. Malheureusement peu
d'intellectuels le font et ils sont nombreux a commencer leur travail trop tard, a partir
de toute une série de couches idéologiques ratifiées. Le probleme qui apparait
devient alors : comment la pensée, qui devrait étre oppositionnelle, devient

fonctionnelle ? Rendre la pensée oppositionnelle, cela suppose a l'inverse de partir



de la politique pour reconstruire le concept de science sociale ou de philosophie, sa

forme, sa matérialité, etc.

Walter Benjamin

Penser dans un monde mauvais serait, en ce sens, la possibilité d’espérer dans

un monde mauvais ?

SL : Ah, espérer ! Ce livre ce n'est pas vraiment une pensée de l'espoir. Mais
n'oublions pas qu'il y a des formes toniques du désespoir. Walter Benjamin disait
justement qu'il n'y a vraiment que lorsqu'on a « touché le fond » qu’on peut goQter
I'espoir : aux plus désespérés il est donné I'espoir. Si on veut caractériser, de facon
vraiment minimale, la pensée de gauche, il faut dire que c'est une pensée qui peut
étre triste, désespérée (et doit I'étre au vu de la situation de tant d'"humains) mais qui
est tout de méme une pensée de |'espoir, dans le sens ou on croit quand méme que
les choses peuvent changer et que les personnes sont capables de les faire changer.
Sans doute que c'est parce que je me sens depuis toujours assez proche — bien que
¢a paraisse a certains naif — de la pensée de I'espoir du Président Obama (constante,
y compris apres la victoire de Trump). Du coup j'étais au départ trés génée par
I'expression « monde mauvais », au sens ou cela donnait a priori I'impression que les
autres personnes étaient mauvaises, que seul l'intellectuel qui pense va pouvoir nous
sortir, nous extirper d'un mal radical — génée par l'expression, méme si elle vient

d’Adorno et de Butler, et méme si je sais bien que ce n'est pas du tout ce que tu



penses. Voila ma position : dans la pensée de gauche, et c'est une fagon de la
définir, on s'adresse a ce qu'il y a de plus élevé dans l'individu avec une volonté
perfectionniste de toujours vouloir le meilleur, sortir de soi pour trouver autre chose
La gauche c'est ¢a, c'est simple. Si on prend les discours d'Obama dans sa premiere
campagne présidentielle, en 2008, c'était vraiment cette idée de perfectibilité, de
s'adresser a ce qu'on a de mieux et de faire confiance, de considérer les gens comme
capable de tout comprendre et de tout faire. Alors que si on regarde ce qu'est, en ce
moment notamment, la pensée réactionnaire de droite, c'est toujours s'adresser a ce
qu'il y a de bas, de plus vil chez autrui : c'est s'adresser aux riches en leur promettant
qu'ils vont encore s'enrichir, c'est s'adresser aux plus pauvres en les rendant jaloux de
ceux qui sont encore plus misérables, c'est pousser chacun a I'égoisme et a la peur.
De ce fait, la « pensée » de droite pourrait étre congue comme vraiment le projet de
ne donner aucun espoir. C'est pour cela entre autres que je n'aime pas les utilisations
présentes, y compris a gauche, du terme de « populisme » pour rejeter des
mouvements politiques et des choix du peuple qu'on n'aime pas ; parce que le
« populisme » c'est flatter justement ce qu'il y a de plus bas et vil dans les personnes

et ¢ca n'a strictement rien a voir avec le peuple.
GL : En effet, ce sont de tres mauvaises catégories.

SL : Exactement, des mauvaises catégories qu'on emploie de fagon non critique et
facile parce qgu'on sent bien qu'elles flattent ce qu'il y a de pire en nous. Il faudrait lier
plus profondément selon moi cette idée de monde mauvais et de « ce gu'il y a de
pire », chez nous-mémes, chez moi, et ce n'est pas évident. Méme si I'exemplarité de
I'intellectuel, sa hauteur morale, a l'air d'une idée naive, c'est devenu important,
surtout quand on sait a quel point I'image de l'intellectuel s'est vraiment dégradée en
quelques générations. Ce n'est pas étre un intellectuel que d'étre a la solde du
pouvoir, de courir aprés les honneurs, de cachetonner ou de vouloir devenir
ministre.... De ce point de vue, je crois que ¢ca compte de vivre de facon plutot
conforme a ce qu'on professe. D'autant plus que c'est quelque chose qu'on reproche
beaucoup aux hommes politiques — de ne pas étre en accord avec ce qu'ils affirment
et de se parer de vertus auxquelles ils ne se conforment pas, ou plutdt, d'exiger des

autres des vertus et efforts qu'ils ne se sont jamais imposés. En effet, I'exemplarité a



beau étre une idée trés ancienne, propre aux sagesses antiques, et qui a l'air
minimale, elle a vraiment un sens dans les mouvements politiques : les occupants et
désobéissants cherchent constamment a vivre selon leurs idéaux et ce qu'ils
revendiquent. Cela parait le minimum, et le pire aujourd’hui est |'hypocrisie ou
exactement la tartuferie. Réaffirmer une telle idée résume pour moi la visée éthique
de ce livre. Il y a bien une éthique de l'intellectuel, quelque chose comme une
résilience morale ; ce qui fait qu'un profil de personnes qui se vivent ou se voient
comme tel n'a en fait absolument rien a voir avec cette dénomination d'intellectuel,
comme le montre Geoffroy. Le terme d'intellectuel a été inventé, dés le départ, pour
désigner une position critique et marginale ; et l'intellectuel de droite essaie de (se)
cacher la situation du monde, de vivre aux dépens de ceux.celles dont il nie la

situation, ou pire la justifie par un ordre du monde séculaire.

Ralph Waldo Emerson

D'une certaine maniéere, c'est ce que disait Ralph Waldo Emerson en parlant de
I'intellectuel dans son adresse The American Scholar sorte de déclaration
d'indépendance intellectuelle qui faisait écho a la Déclaration d'indépendance des
Etats-Unis. Il affirmait qu'il ne faut écouter personne, sauf soi-méme, et que, de toute
facon, I'intellectuel, le scholar est celui qui allait étre isolé, méprisé par la société et
notamment « la société instruite », la sienne. L'idée d'un intellectuel apprécié de tous,

surtout dans son milieu, ¢a n'existe pas. Alors, forcément, maintenant, on a le cas de



I'intellectuel ultra-conformiste qui va affirmer que c'est lui le « rebelle », parce que
désormais cela fait partie du conformisme que de se dire rebelle, et aussi de dire que
les personnes en désaccord avec vous ou vous critiquent sont de gros conservateurs.
C'est un nouvel obstacle aujourd’hui a la critique : tout le monde va maintenant se dire
rebelle, a part ceux qui le sont vraiment ! Pour se défendre contre cela, le seul moyen
est d'expliquer ce que sont les vraies conditions de la rébellion. Je pense aujourd’hui
a des personnes comme Edward Snowden, Chelsea Manning par exemple, qui pris
des risques et ont des ennuis incommensurables par rapport a la situation de

personnes qui vont se dire complaisamment « rebelles ».

GL : Exactement ! Et pour revenir sur l'espoir et le futur, il faut dire aussi que mon livre
a une dimension épistémologique qui n'est pas a négliger et qui vise précisément a
ouvrir un futur des sciences sociales. |l est vrai que lorsqu’on vit dans le présent, on a
toujours l'impression d'assister a la fin de I'histoire. Donc par exemple des
sociologues vont penser qu'aujourd’hui, on sait ce qu'est la sociologie et comment on
doit procéder pour en faire, comme si ce n'était pas possible de faire autrement de la
sociologie et de redéfinir ce que cela veut dire. Alors qu'il y a eu des livres comme Les
Regles de la méthode sociologique de Durkheim, Le métier de sociologue de
Bourdieu/Passeron/Chamboredon qui ont posé de nouvelles bases pour structurer la
discipline. Pour moi, le discours épistémologique le plus fort derniérement est celui de
Bourdieu, dans Science de la science ou Le métier du sociologue. Il a fourni les bases
épistémologiques qui structurent la sociologie, a travers les concepts d'objet, de
neutralité, d'objectivité, d'autonomie, ou d'engagement Ce que je dis dans Penser
dans un monde mauvais, c'est qu'il faut retravailler ces concepts, essayer de
repenser un nouveau modele des sciences sociales, articulées autour de valeurs
éthiques et scientifiques différentes. Mon livre voudrait servir a poser les bases d'une
redéfinition de la pratique dans les sciences sociales, autour des concepts de
systémes, d'oppositionalité, d'utilité... Je pense que c'est un projet qui essaye de ré-
enclencher I'histoire. La ou il va y avoir des forces pour tenter de l'arréter (et qui se
mettent dans la position de dire ce qu'est la philosophie, ce qu'est la sociologie), je
crois qu'il faut affirmer la nécessité de rouvrir un champ de débats autour de la valeur

d'autonomie, d'utilité, d'intervention, de neutralité, de vérités, etc.



Est-ce qu'au final on ne se retrouverait pas dans un débat assez similaire a celui
qui faisait que Nietzsche opposait a la figure réactionnaire et conformiste du «

libre-penseur » celle de I’ « esprit libre » ?

Friedrich Nietzsche

GL : Il me semble gu'on retrouve en fait ici ce que disait Sandra au début de la
discussion, lorsqu’elle affirmait qu'il ne fallait pas opposer la pensée qui représente
I'individualité par rapport a l'idée de groupe ou de collectif. A mon avis, la question
essentielle est celle de la vérité et de la rigueur. Disons les choses ainsi : je crois que
la fonction de l'intellectuel n'est pas de différer et d'étre anti-conformiste, mais de
dire la vérité. L'intellectuel, le chercheur, le philosophe, I'historien, le sociologue, etc.
doivent essayer de penser ce qui est vrai, ce qui nous apporte des connaissances, ce
qui nous permet de comprendre la situation présente ou passée. De ce fait, s'il y a
des vérités qu'il faut redire, méme si tout le monde les accepte déja, c'est trés bien de
les redire, surtout s'il y a des opérations pour les cacher ou pour mentir. De méme, s'il
y a des vérités dont I'énonciation conduit a prendre une certaine distance avec
certaines personnes ou certains groupes, il faut les dire. Je ne crois pas que le role de
I'intellectuel soit de différer ou d'étre dans la dissidence. L'objectif c'est de dire la
vérité. Parfois cela t'éloigne, parfois cela te rapproche. Par exemple, lorsque je dis des
choses sur l'affaire Adama Traoré, ou lorsque je revendique le mot excuse comme

intrinsequement liée a une approche sociologique du monde ¢a m'éloigne d'un certain



type de personnes mais ¢a me rapproche d'autres. Pour moi, la question est de se
dire quelles armes on se donne pour dire la vérité, pour essayer de dire le plus de

choses possible.

SL : Mais, a mon avis, il faut étre prudent avec cette idée qu'il faut dire la vérité car
n'importe quel imbécile peut prétendre dire la vérité. On le constate tous les jours. Il
faut savoir comment tu peux te démarquer par rapport a tous ces prétendants a la
vérité, et ¢a va peut-é&tre passer par des confrontations ou des discussions avec des
personnes toxiques, qui mettent ce dispositif en ceuvre et se posent comme
détenteurs de la vérité et de la rigueur pour déconsidérer les autres. Alors que ce sont
eux les bonimenteurs. C'est une vraie difficulté et elle est au coeur de la philosophie.
Bien sdr, il y a des stratégies pour confronter les affirmations a la réalité, leur
correspondance au monde. Mais il y a plus simple... Sur cette question, Emerson dit
des choses tres fortes : les personnes qui sont conformistes, cela s’entend. Des
conformistes, il dit « Leur vérité jamais n'est tout a fait vraie. Leur deux n'est pas le
véritable deux, leur quatre pas le véritable quatre ; de sorte que chacun des mots
qu'ils disent nous chagrinent et nous ne savons par ou commencer a les corriger ».
En ce sens, il y a une tonalité de la vérité, la justesse, et une fausseté de ton dans le

mensonge.
GL : Oh oui, de fait c'est trés beau cette idée !

SL : Absolument. J'adore. C'est I'idée que lorsqu'une personne parle, cela peut
sonner faux, c'est certes l'idée d'adhésion entre une vérité et un discours, mais aussi
une capacité a étre dans ce qu'on dit, a sonner juste. Cela constitue un élément
éthigue essentiel qui passe par la justesse, plus que de vérité. En tout cas il n'y a
certainement rien de plus partagé que la prétention a la vérité et ce n'est pas une

garantie.

Comment dans ce cas, arriver a étre un intellectuel engagé et a dire, en méme
temps, la vérité ? Je pense notamment a l'idéal de la « neutralité axiologique »

que défend Max Weber.

SL : Je sais que, et c'est bien une découverte des sciences sociales, et certainement



pour moi du pragmatisme, qu'on a toutes sortes d'éléments épistémologiques et
méthodologiques qui montrent en réalité que I'engagement ne nuit pas a l'objectivité
au contraire. Je dirais que plus on est engagé, plus on est objectif. Cela a l'air
paradoxal, mais 'objectivité, c'est avoir une vision claire et compléte et donc prendre
en compte le plus de données possibles. La neutralité (d'ailleurs Weber ne parle pas
de neutralité axiologique mais de neutralité quant aux valeurs, ce qui n'a rien a voir
avec une absence de prise de position personnelle) est en fait une position qui
s'aveugle, prend en compte moins d'éléments. Si tu distribues par exemple des
allocations familiales a des personnes quel que soit leur revenu, tu pourras dire que
c'est neutre, ou si tu demandes les mémes efforts aux pays en matiere de pollution
environnementale. En revanche, si tu prends en compte les situations particulieres de
ces personnes, ou |'historique d'injustice des pays, tu ne vas plus étre neutre, tu vas
agir en fonction du contexte et des particularités. Tu seras moins neutre, mais plus
juste... Pour moi, dans la pensée c'est pareil, dés lors que tu prends en compte plus
de choses dans ta pensée et ta volonté de connaissance, tu vas étre sensible aux
différences, aux subtilités et en cela tu vas étre objectif et tu vas t'approcher de la
vérité pratique — c'est comme la phronesis aristotélicienne appliquée. C'est comme ¢a
que je vois les choses depuis longtemps et c'est pour cette raison que je n'ai jamais
été génée par le fait qu'on me dise que j'étais engagée, ou biaisée dans mes

jugements. Bien s(r si c'est le moyen de voir les choses qui n‘apparaissent pas.

Par exemple, comme I'a montré Patricia Paperman dans ses travaux sur le « sensible
impartialité » un juge dans un tribunal qui va étre plus sensible a plus d'éléments va
étre non seulement plus humain, mais plus impartial. Le fait d'étre impliqué, ou

sensible, apporte plus d'objectivité et approche de la vérité.



GL : Ce que dit Sandra est trés vrai. On entre aujourd’hui dans une phase ou il faut
déconstruire ces concepts, qui nous ont beaucoup été légués par Bourdieu.
L'objectivité, séparé de I'engagement, et I'idée d'une coupure en deux du monde
entre l'espace de la science et l'espace de la politique, est un grand mythe

épistémologique qu'a construit Bourdieu, apres Weber, Durkheim, etc.
SL : Pas seulement Bourdieu, d'autres ont été dans la méme ligne.

GL : Oui, bien sir, c'est le cadre dominant aujourd’hui. Mais on est dans un moment
ou ces concepts se fissurent de tous c6tés parce que ce sont de mauvaises
catégories. Ce que j'essaie de montrer dans Penser dans un monde mauvais c'est
qu'il faut récuser le concept d’engagement, et que nous avons beaucoup de raisons
pour cela. D'abord parce que le simple fait d'écrire est déja un engagement, c'est déja
s'affronter au monde. Tout le monde est engagé, donc c'est une catégorie vide.
Certes, il peut y avoir des auteurs qui se retirent du monde. Mais alors il faut inverser
les perceptions et percevoir la neutralité comme un engagement, un engagement
contre l'engagement, et pas l'engagement comme un engagement contre la
neutralité. Et donc la décision de produire de la recherche neutre releve en derniéere
instance d'une décision de collaborer avec le monde. Je rejoins ce que dit

parfaitement Sandra, en affirmant que la vérité et la déstabilisation du monde sont un



méme moment. C'est l'autre raison pour laquelle la catégorie d'engagement ou
d'intervention est trompeuse : elle présuppose qu'il existe une opposition entre
I'espace de la connaissance et l'espace de la politique. Certes, il existe des vérités
neutres et non politiques (et, selon moi, il faut interroger le sens politique qu'il y a a

produire des énoncés neutres dans un monde en guerre...)

LE SENS COMMUN

pierre bourdieu
et jean-claude passeron

la reproduction

éléments pour une théorie
du systéme d’enseignement

« La reproduction », Pierre

Bourdieu (Minuit)

Mais toutes les vérités ne sont pas de cette nature et ce sont celles-ci que des
sciences sociales éthiques devraient essayer d'élaborer. Il y a des vérités
oppositionnelles par rapport au monde. On peut prendre I'exemple des études de
Bourdieu sur I'école : mettre en évidence la fonction objective de reproduction et de
|égitimation de l'ordre social assurée par I'Ecole, c'est en méme temps objectiver la
réalité de cette institution et la mettre en question. De la méme maniére, lorsque Marx
dit que ce qu'on appelle échange c'est de |'exploitation, c'est la vérité, c'est une
démarche de connaissance et en méme temps c'est déstabilisateur par rapport au
marché, appelant sa transformation immédiate. Donc, il n'y a pas a s'engager ensuite,
c'est déja la. Une fois qu'on a dit le marché c'est l'exploitation, on est
automatiquement et immédiatement en guerre contre le marché, la connaissance est
en guerre contre le marché. La vérité est oppositionnelle par rapport au monde dans

la mesure ou le monde repose sur des idéologies cachées, des mystifications, des



institutions fausses. Enoncer la vérité c'est dénoncer le monde. On peut réinterpréter
ce que dit Sandra de cette maniére : étre engagé dans une pratique de contestation
du monde c'est nécessairement étre porté a vouloir en dire la vérité. C'est la méme

chose de dire la vérité du monde et d'étre inscrit dans une pratique de déstabilisation.

SL : C'est vrai que tout le passage du livre sur le fait qu'on n'a pas a parler
d'engagement, car cela suppose qu'il y a une position « normale » ou on est dégagé
et a partir de laquelle on va tomber dans I'engagement, alors qu'on est engagé de
toute fagon... C'est I'une des theses les plus importantes du livre. Apres, je ne suis
pas s(re qu'il faille trop s'acharner dans la critique de I'idée méme d'engagement,
parce qu'il y a en effet une grammaire de I'engagement qu'il faut analyser... de la a
dire qu'il ne faudrait pas en parler, ou renoncer au terme... j'aime bien l'idée

d'engagement.

GL : A chaque interview, je demande toujours a ce qu'on ne m'appelle jamais

intellectuel engagé, j'essaie de contester fermement cette appellation.

SL : Oui, moi aussi, j'aime a dire que je suis juste une personne normale qui dit des
choses. Mais est-ce qu'alors il faut dire les personnes qui prétendent appartenir a un

flot de neutralité sont désengagées ? Ce n'est pas le cas, il me semble.
GL : Il faut dire qu'ils sont engagés contre I'engagement.

SL : Ce qui fait que ce sont plutot les seuls qui sont engagés finalement... Okay...Mais
je ne sais pas décrire cette position-la... Je dirai tout de méme que se tenir dans ce

désengagement c'est vouloir se protéger de la réalité.

GL : Pour moi, c'est un choix de collaboration avec le monde. La bonne politique c'est
de choisir ce qui va transformer le monde, ce qui implique un choix éthique de

I'intellectuel.

Est-ce que vous adhériez a I'idée de Deleuze pour qui les théories sont des

appareils de combat ?

SL : C'est assez compligué... Je ne dirais pas qu'il n'y a que les théories qui sont des



appareils de combats et heureusement car je n'ai pas l'impression de faire des
théories, et pourtant je suis souvent en train de me battre (parfois sans résultats). Il y
a aussi les concepts, et méme tous les mots ordinaires. Et dire que les combats sont
uniquement avec les théories, je ne crois pas. Je pense que ce qu'il faut, ce sont des
outils qui ne sont pas forcément des théories, mas des usages, des maniéres d'étre,
ou encore des concepts ou obsessions qui font voir les choses tout autrement

(comme le care, qui a transformé ma fagon de voir, ou d'autres outils critiques).

GL : Oui, je suis d'accord. En revanche, il y a la formule de Bourdieu avec laquelle je
suis moins d'accord qui dit que la sociologie donne des armes et pas des legons. J'ai
souvent cité cette phrase, je la trouvais tres belle. Et il se trouve que récemment, je
me suis dit que ce n'est pas vrai que la sociologie donne des armes : elle est déja une
arme. Elle est une maniere de combattre. Cela renvoie exactement a ce que disait
Sandra tout a I'heure : I'idée du penseur solitaire s'est évanouie parce que penser
c'est toujours s'affronter aux autres et étre inscrits dans des collectifs, que I'on soit
par rapport a eux dans des formes d'alliance ou de lutte. En effet, il faut définir la
pensée comme une arme, un pouvoir trés fort sur le monde social et qu'il y a cette

dimension de lutte dans la pensée.
SL : Je dirais méme que c'est une arme qui donne des armes.

Entretien préparé par Jonathan Daudey
Propos recueillis par Jonathan Daudey

a Paris, le 3 février 2017

13 février 2017 % 3 Réponses
Votre commentaire

Votre adresse de messagerie ne sera pas publiée. Les champs obligatoires sont



