Sur le don
Une discussion entre Jacques Derrida et Jean-Luc Marion’

Présidée par Richard Kearny

Traduit de I’américain par Sophie-Jan Arrien

Remarques préliminaires

Michael Scanlon. L’Université de Villanova est une université augustinienne et je sais
I’affection que Jacques Derrida porte a Augustin. En guise d’introduction a cette table
ronde, je dirais donc simplement un mot sur Augustin et le don. Un des termes favoris
d’Augustin pour désigner 1’esprit, 1’esprit saint, I’esprit de Dieu, I’esprit du Christ est
« don de Dieu », le donum Dei. Augustin le formule fort bien : « Dieu nous fait plusieurs
dons mais Deus est qui Deum dat » (« Dieu est celui qui donne Dieu »). Le don de Dieu le
plus haut, le don de Dieu que nous appelons notre salut n’est rien de moins que Dieu. Je
laisse cela a la profondeur de Jacques Derrida. Je vous remercie tous, participants et

auditeurs, de votre présence.

Richard Kearny. C’est un grand honneur d’étre ici parmi vous et en particulier entre
Jacques Derrida et Jean-Luc Marion. La tache de présider a ce dialogue est quelque peu
intimidante mais je ferai de mon mieux. Je considere comme trés secondaire mon propre
role, celui d’étre le «greffier » — pour reprendre une des expressions de Kierkegaard que
préfere Jack Caputo —, celui qui reste dans I’ombre pour n’intervenir, compléter, traduire

ou servir d’intermédiaire entre nos deux interlocuteurs qu’en cas de nécessité. Je pourrais

' Tiré de J. D. Caputo, M. J. Sclanlon (éd.) : God, the Gift, and Post modernism, Bloomington, Indiana
University Press, 1999, pp. 54-78.



aussi avoir recours a cette autre métaphore, histoire de reprendre une image qui a hanté les
discussions ces derniers jours, a savoir celle d’un fantome, d’un esprit (et il ne s’agit pas ici
d’un esprit saint !) entre pére et fils. Jacques Derrida, comme la plupart d’entre vous le
savez probablement, est 1’ancien professeur de Jean-Luc Marion a I’Ecole normale
supérieure, a Paris. Ils ont confronté leurs positions a diverses occasions et dans certains
textes trés importants, en particulier sur le théme de la théologie négative. Apres avoir
inauguré un débat renouvelé sur la question, a la suite de la communication de Jean-Luc

Marion il y a deux jours, je crois qu’il est temps de poursuivre aujourd’hui.

Au cours de la derniére année en Ulster, nous avons été témoins de tentatives de
médiations entre unionistes et nationalistes ou les parties concernées allaient jusqu’a
refuser de s’asseoir dans la méme piece. Nous avons ainsi assisté a ce qu’on a appelé des
négociations de rapprochement : les médiateurs s’asseyaient avec un groupe et lui faisaient
part de leur sentiment puis ils changeaient de pi¢ce afin de parler a I’autre groupe et ainsi
de suite, aller retour. Tout le but de ces dialogues, extrémement ardus, était de réduire les
écarts. Si je peux jouer un role constructif aujourd’hui, ce sera en empruntant la direction
inverse, c'est-a-dire en prenant acte des divergences entre les deux interlocuteurs qui — ils
seront, je crois, les premiers a le reconnaitre — se rejoignent par ailleurs sur plusieurs
questions philosophiques. Le temps est trop compté cet apres midi pour le perdre a étre
d’accord — au moins en un premier temps — bien que nous terminerons, je 1’espere, avec
une forme de fusion des horizons. De peur que nos interlocuteurs aillent trop rapidement et
soient trop polis et trop consensuels, je propose d’interdire 1’expression « je suis d’accord »

durant la premiére heure pour ensuite seulement travailler vers des positions convergentes.

Je propose donc de passer a 1’action sans retard et de cerner notre propos, a savoir le
« don ». Il s’agira, sans lui faire de violence indue, de I’exposer, le décortiquer pour ensuite
essayer de le recomposer a nouveau. On aura besoin ici de perspicacité herméneutique.
Jean-Luc Marion a conclu sa communication 1’autre soir avec le terme de
« dénomination » et Jacques Derrida a relevé le terme. Un des sens de dénomination ne
s’est pas fait jour dans la discussion: celui de déclinaison, division, différenciation,

distinction — au sens ou nous parlons d’écoles confessionnelles, catholiques, protestantes,



juives, etc’. Dans la mesure ou le «don» et la «religion » constituent deux thémes
majeurs de cette conférence, il me semble sage de commencer en demandant aux deux
interlocuteurs d’identifier la nature de leur discours sur le don. A ce qu’il me semble,
Jacques Derrida fait figure dans le débat de déconstructeur quasi-athée, quasi-juif. Jean-
Luc Marion de son coté fait figure de phénoménologue hyper-chrétien, hyper-catholique.
J’emploie le terme « hyper » au sens de Jean-Luc Marion, tel qu’il 1’a défini I’autre soir’.
Vous étes pour la plupart au fait du travail de Jacques Derrida sur le don depuis une
décennie car la majorité des textes sont disponibles en anglais — Donner le temps, Le don
de la mort et, bien sir, ses écrits récents sur 1’hospitalité. Jean-Luc Marion a fait deux
contributions trés importantes a ce débat avec Réduction et donation et Etant donné
Réduction et donation est depuis peu disponible en anglais sous le titre Reduction and

. 4
Giveness .

Je commencerai en demandant a Jean-Luc Marion de mettre cartes sur table eu égard a la
nature spécifiquement religieuse et théologique du don, du fait de donner et de la donation,
particulierement en ce qui a trait a « ’intuition donatrice » et au « phénomene saturé ». Je
demanderais a Jean-Luc Marion de nous rappeler certains moments de la discussion sur ces

notions de donner, don et donation avant de demander a Jacques Derrida de répondre.

Jean-Luc Marion. Merci. A vrai dire, je vais vous décevoir puisqu’a I’heure qu’il est, a ce

stade de mon travail, je ne m’intéresse ni au don, ni au sens religieux du don.

Richard Kearney. Tout un début ! Tres bien. Et maintenant, professeur Jacques Derrida.

(rires)
Jacques Derrida. Je vous avais dit que ce serait imprévisible.

Marion. En fait, je me suis intéressé au don quand j’écrivais de la théologie il y a dix ans,

voire plus. Mais avec Réduction et donation, la question du don se trouva profondément

211 sagit ici du sens le plus courant du terme denomination en anglais : celui de confession ou encore

de « sensibilité » religieuse.

3 Cf. « In the Name. How to avoid speaking of negative theology » in God, the Gift, and Post modernism,
Bloomington, Indiana University Press, 1999, p. 27 sq. En frangais : De Surcroit, chap. VI, « Du Nom ou
comment se taire », § 2, p. 162, Paris, PUF, 2001.

* Marion, J.-L., Reduction and Giveness :Investigations of Husserl, Heidegger, and Phenomenology, trad. du
frangais par Thomas Carlson (Evanston, IlI. : Northwestern University Press, 1998). Etant donné : essai
d’une phénoménologie de la donation (Paris, PUF, 1997) est actuellement en cours de traduction par Jeff
Kosky (Stanford University Press).



modifiée pour moi par la découverte du probleme de la donation (Gegebenheit) en
phénoménologie — et par phénoménologie j’entends Husserl, et par Husserl j’entends le
premier Husserl, celui des Recherches logiques. Chez Husserl, nous découvrons que la
définition la plus efficace et la plus profonde du phénomeéne s’exprime en termes d’ « étre
donné », Gegebensein en allemand. En bref —et I’occasion de cette découverte fut la
discussion d’un livre de Jacques Derrida, La voix et le phénomene — pour Husserl, qui
reprend la définition traditionnelle du phénomene par Kant, le phénomene surgit de la
synthése ou de la conjonction de deux éléments différents : d’une part, I’intuition et de
I’autre I’intention — intentionnalité, concept, signification. J’ai réalisé a ce moment que
Husserl ne fait pas que seulement supposer la décision de Kant en ce qui a trait a I’intuition
—a savoir qu’elle a le rdle philosophique de donner et mérite d’étre appelée « I’intuition
donatrice » — mais qu’il prétend, de facon assez hardie, que méme la signification en tant
que telle doit étre donnée, plus : que les essences, les essences logiques, la vérité, etc.,

elles aussi doivent étre données. Tout, et pas seulement 1’intuition, est gegeben ou peut étre

gegeben ou du moins on peut demander de toute signification si elle est ou non gegeben.

J’ai donc alors essayé de ré-ouvrir certains des problemes les plus importants dans
I’histoire de la phénoménologie, principalement entre Husserl et Heidegger, en me
demandant s’il serait possible de relire la phénoménologie comme telle en tant que la
science du donné. Je ne peux ici expliquer en détails ce qu’il en retourne mais beaucoup
d’entre vous sont au fait, par exemple, de la fascinante doctrine du es gibt chez Heidegger,
que je traduirais par cela donne et que je m’efforce d’utiliser comme un concept. D’autres
phénoménologues, Jacques Derrida et Michel Henry par exemple, s’intéressent au fait que
le phénomene ne peut étre seulement et toujours considéré soit comme un objet (ce qui
correspond en gros a la position de Kant et jusqu’a un certain point celle de Husserl), soit
comme un étant (ce qui est pour I’essentiel la position de Heidegger). Quelque chose de
plus authentique, ou de plus pauvre ou de plus bas, de plus essentiel peut-étre (si le terme
d’essence est ici approprié, ce dont je doute) peut bien plutdt apparaitre en tant que
gegeben, en tant que donné. J’insiste sur ce point. Si I’on prend comme point de départ
I’achévement du chemin de pensée, du Denkweg de Heidegger, qu’a donc accompli la
phénoménologie quand on considére les plus grands phénoménologues, y compris
Gadamer, Ricoeur, Lévinas, Michel Henry et d’autres encore ? Ils s’intéressent a des

phénomenes trés étranges dans la mesure ou on ne peut pas dire qu’ils « sont » — dans le



cas de Lévinas, par exemple, il est clair et évident qu’on ne peut pas dire que 1’autre
« est ». Décrire autrui ne signifie pas renvoyer a I’étre ; cela interdirait au contraire I’acces
a son phénomene. En fait, ils décrivent des phénomenes nouveaux comme 1’auto-affection
de la chair, I’éthique de I’autre, 1’événement historique, le narratif, la différance, etc., dont
on ne peut dire qu’ils sont de quelque fagon des objets et dont on ne devrait méme pas dire
qu’ils « sont ». Bien siir on peut dire que I’autre est, mais le simple fait de dire « est » ne le
décrit pas. Pour décrire ces phénomenes correctement et précisément, nous avons besoin
d’une autre fagon de les envisager. Ma supposition se résume a dire que la détermination
ultime du phénomeéne n’implique pas qu’ils soient mais qu’ils apparaissent comme —

donnés.

Et si tout ce qui apparait nous arrive comme donné, un des caracteres cruciaux de tout
phénomene est qu’il se trouve établi comme un événement, lequel arrive définitivement.
Le fait d’arriver nous permet de voir de fagon plus frappante que le phénomeéne qui arrive,
arrive comme donné — donné seulement a la conscience si vous voulez, donné a moi, mais,
en dernicre instance, toujours donné. La donation accomplit donc avant tout —j’ai pris un
certain temps a le réaliser — une détermination phénoménologique. Si I’on part de cette
détermination phénoménologique, il devient bien str possible de retourner a certains des
phénomenes exprimés, expliqués, utilisés, produits — sinon produits, du moins mis en jeu —
par ce qu'on a I’habitude d’appeler expérience religieuse. Ces phénomenes semblent
donnés entre tous. L’eucharistie, par exemple, le Verbe qui est donné, le pardon, la vie
dans I’esprit par les sacrements, et ainsi de suite, tout cela doit étre décrit comme donné.
Les thémes théologiques pourraient aussi apparaitre comme phénomenes parce qu’ils ont
au moins quelque chose en commun avec tous les autres phénomenes, a savoir
d’apparaitre, a divers degrés, comme donnés. Mon véritable travail, a ce stade, a pour but
d’expliquer ce qu’implique que les phénomeénes ne puissent apparaitre sans apparaitre
comme m’étant donnés. En d’autres termes, est-ce que tout ce qui est donné apparait
comme un phénomene ? Ce point ne doit pas étre confondu avec cet autre : tout ce qui
apparait doit apparaitre comme donné. Je veux donc avant tout et en général concentrer
mon intérét sur la phénoménologie de la donation. Dans ce cas, comme nous le verrons
peut-étre plus tard, nous pourrions demander pourquoi et dans quelle mesure certains

phénomenes, que nous pouvons appeler paradoxes ou phénomenes saturés, apparaissent



comme plus donnés ou, encore, donnés a un degré plus important et plus élevé que

d’autres.

Kearney. Merci, Jean-Luc Marion. Etant donné cette prise de position initiale, pensez-
vous, Jacques Derrida, qu’il existe quelque chose telle qu'une donation théologique ?
Pensez-vous qu’il y a un « phénomeéne saturé » qui soit en fait divin et transcende le

langage ?

Derrida. Contrairement a Jean-Luc Marion, je m’intéresse au christianisme et au don au
sens chrétien du terme et il m’intéresse de tirer des conclusions en ce sens. Je commence,
bien sir, par dire combien je suis heureux et fier d’avoir cette discussion avec Jean-Luc
Marion. Vous avez rappelez, comme un donné, qu’il a été jadis mon éleéve. Je ne sais
comment interpréter cela. Si je dis, heureusement il ne fut pas mon ¢éléve ou
malheureusement il ne fut pas mon éleve, le donné, la donation, le fait qu’il est entré a
I’Ecole normale supérieure alors que j'y enseignais devient un probléme.
Malheureusement, il n’a pas ét€¢ mon éleéve bien qu’il ait €té a I’Ecole normale supérieure ;
c’est la raison pour laquelle il a écrit une ceuvre si importante, une ceuvre originale.
Heureusement il n’a pas ét¢ mon ¢éleve car nos avis différent sur des problémes essentiels.
Cette donation de Jean-Luc Marion comme ¢étudiant était-elle un don ? C’est 1a le

probléeme. C’est avec cette distinction que je commencerai.

Avant d’aller plus loin, je précise que dans le but de rendre les choses aussi claires que
possible, je tacherai de parler comme s’il n’y avait pas, derriere la discussion, de
connaissance présupposée des textes. Je renvoie a ce que vous venez tout juste de rappeler.
Je ne suis pas convaincu qu’il y ait une continuit¢ sémantique entre [’usage de la
Gegebenheit en phénoménologie et le probleme du don que nous nous apprétons a discuter.
Husserl, il est vrai, renvoie largement et constamment a ce qui est donné a I’intuition mais
je ne suis pas sur que cette Gegebenheit entretienne une relation évidente et intelligible
avec le don, avec le fait d’étre donné comme un don. Ce dont nous allons discuter, le don,
n’entretient peut-&tre pas de rapport homogene avec la Gegebenheit. 11 s’agit 1a d’un des
problémes en ce qui concerne le lien a la phénoménologie. Par ailleurs, la fagon dont vous
réalisez la médiation ou la transition entre la Gegebenheit et le es gibt chez Heidegger
m’apparait également problématique. La fagcon dont Heidegger renvoie a la Gabe dans le

es gibt est différent de la Gegebenheit intuitive. Quand Husserl dit Gegebenheit et quand



les phénoménologues disent au sens large Gegebenheit, quelque chose est donné ; ils
renvoient simplement a la passivité de I’intuition. Quelque chose est 1a. Nous avons, nous
rencontrons quelque chose. C’est 1a mais ce n’est pas un don. Une de mes premiere
questions serait donc celle-ci: avons-nous le droit d’aller directement du concept
phénoménologique de Gegebenheit, don-ation, au probléme du don que nous allons
discuter ? Ce qui rendra la discussion intéressante et difficile tout a la fois et je ’espere,
sans fin, reléve non tant avec un désaccord entre nous que d’une sorte de chiasme. Etant
donné est un livre puissant, doté d’un titre merveilleux. Jean-Luc Marion a le génie des
titres. Dieu sans [’étre comme titre était un tour de force. Je ne suis pas sir que la
traduction anglaise, God without Being rend justice a ce que je trouve le plus intéressant
dans ce titre, a savoir, non seulement Dicu « sans 1’étre » mais aussi Dieu « sans étre
Dieu ». Nous touchons ici la question du nom, du nom Dieu. Nous retrouverons cette
question sur notre chemin. Donum dei. I’y reviendrai. Il est certain que je m’intéresse a la
théologie chrétienne bien que je sois totalement incompétent. Mais il s’agit 1a du probleme
dont nous allons discuter : qu’y a-t-il dans un nom ? Nous allons discuter du nom don et du
nom Dieu. Et nous avons commencé a le faire hier soir. Quel est le chiasme, si, apres avoir
lu ce livre puissant, je tente de le résumer a méme le titre — qu’on a traduit en anglais par
Being given ? Est-ce correct ? Etant donné : je suis venu ici pour louer le génie de Jean-
Luc Marion ; je veux faire I’éloge de ce qui est magnifique dans ce titre : I’étant en tant
qu’étant donné. Mais, en un certain sens, Jean-Luc Marion veut ensuite libérer le don et la
donation de I’étant. Nous y reviendrons. Pour le résumer schématiquement, voici le
chiasme que j’ai trouvé dans ce livre : Jean-Luc Marion résume de fagon tres juste ce que
j’ai dit au sujet du don dans Donner le temps au sujet des multiples apories, des
impossibilités. Aussitot qu’on identifie un don — pas une Gegebenheit mais un don — en
tant que don, avec le sens d’un don, alors il est annulé comme don. Il se trouve réintroduit
dans le cercle d’un échange et détruit en tant que don. Aussitot que le donataire sait qu’il
s’agit d’un don, il remercie déja le donateur et annule le don. Aussitot que le donateur est
conscient de donner, il se remercie lui-méme et, encore une fois, il annule le don en le
réinscrivant dans un cercle, un cercle économique. Je veux donc reconstituer mon texte ici
et insister sur ce qui s’apparente a une impossibilité pour le don d’apparaitre en tant que tel
tout en demeurant un don, d’apparaitre en tant que tel du point de vue du donateur comme
du donataire (celui qui regoit) et d’étre présent, d’étre un étant en tant qu’étant présent. Je

dissocie donc le don du présent. Jean-Luc Marion reconstitue avec beaucoup de justesse



cette démonstration mais il ajoute que tous les obstacles et les objections présumés que je
suis censé avoir opposé au don, loin de bloquer 1’acces, or pour ainsi dire, loin de nous
empécher d’avoir acces au don ou a une phénoménologie du don, constituent, en fait, une

sorte de tremplin pour ce qu’il essaie de faire en tant que phénoménologue.

Jusqu’ici nous sommes donc d’accord. La ou nos positions différent, s’il y a divergence,
c’est qu’a partir de 1a Jean-Luc Marion affirme que j’ai problématisé le don dans 1’horizon
de I’économie, de I’ontologie et de I’économie, dans le cercle de I’échange, a la facon de
Marcel Mauss, et que nous devons libérer le don de cet horizon de 1’échange et de
I’économie. Ici, bien siir, je m’oppose. J’ai fait exactement le contraire. J’ai précisément
essayé de déplacer la problématique du don, de I’extraire du cercle de I’économie, de
I’échange mais je n’ai pas tenté de conclure, a partir de I’impossibilité pour le don
d’apparaitre et d’étre déterminé comme tel a son impossibilité absolue. J’ai dit, pour le
rappeler brievement et de fagon trés schématique, qu’il est impossible au don d’apparaitre
en tant que tel. Le don n’existe donc pas en tant que tel si, par existence, on entend le fait
d’étre présent et d’étre intuitivement identifié comme tel. Le don n’existe pas et n’apparait
pas comme tel ; il est impossible pour le don d’exister et d’apparaitre en tant que tel. Mais
je n’ai jamais conclu qu’il n’y avait pas de don. J’ai continué en disant que si, a travers
cette impossibilité, il y a un don, celui-ci doit étre ’expérience de cette impossibilité et
devrait apparaitre en tant qu’impossible. L’événement qu’on nomme don est totalement
hétérogene a une identification théorique, a une identification phénoménologique. Voila le
point de désaccord. Le don est totalement étranger a 1’horizon de 1’économie, de
I’ontologie, de la connaissance, des €noncés constatatifs* et de la détermination et du
jugement théoriques. Mais par 1a, je n’avais pas I’intention d’abandonner, tout bonnement,
la tache de rendre compte du don, de ce qu’on appelle don, en économie et méme dans le
discours chrétien. Dans Le don de la mort, je tente de montrer 1’économie, 1’axiomatique
économique a I’ceuvre dans certains textes chrétiens. J’essaie donc d’en rendre compte et
de dire que le soi-disant cercle, ce cercle économique, doit correspondre, afin de
« circuler », afin d’étre mis en branle, a un mouvement, un geste, un désir — peu importe le
nom—, une pensée du don que n’épuiserait nulle détermination phénoménologique,
théorique ou scientifique, nulle économie. Je voudrais que cette discussion ne soit ni un
désaccord ni, bien sir, qu’elle suive une voie consensuelle trop aisée mais surtout qu’elle

ne soit pas polémique. Je souhaite que nous essayions de trouver de nouvelles ouvertures.



Je crois que cette question du don nous force, par exemple, a ré-activer tout en la déplacant
la fameuse distinction qu’établit Kant entre connaitre et penser. J’affirme, je défends que le
don en tant que tel ne peut étre connu ; aussitét qu’on en prend connaissance, on le détruit.
Le don en tant que tel est donc impossible. J’insiste sur le « en tant que tel ». J’expliquerai
pourquoi dans un instant. Peut-étre que penser n’est pas le mot juste. Mais il y a quelque
chose qui excede la connaissance. Nous avons un rapport au don qui se situe au-dela du
cercle, du cercle économique, et au-dela de la détermination théorique et
phénoménologique. C’est ce penser, cet exces qui m’intéresse. C’est cet exces qui met le
cercle en mouvement. Pourquoi y a-t-il économie ? pourquoi y a-t-il échange au sens de
Marcel Mauss ? pourquoi y’a-t-il un retour différé des dons ? d’ou vient ce cercle ? Je n’ai
jamais dit —c’est 1a un malentendu qui se produit constamment en France — je n’ai jamais
dit qu’il n’y a pas de don. Non, j’ai dit exactement I’inverse. A quelles conditions pouvons-
nous dire qu’il y a un don si nous ne pouvons le déterminer théoriquement ni
phénoménologiquement ? C’est par I’expérience de 1I’impossibilité ; c’est que sa possibilité

est possible en tant qu’impossible. J’y reviendrai.

Une seconde distinction est envisageable, et j’arréterai 1a, si ’on suit la question du don
comme un fil vivant. Il n’y a pas seulement la distinction entre connaitre et penser mais
aussi la distinction entre connaitre et faire, ou encore, entre connaitre et un événement. Un
événement en tant que tel, tout comme le don et précisément pour la méme raison, ne peut
étre connu en tant qu’événement, en tant qu’événement présent. Il s’agit donc d’un autre
lieu pour la distinction entre connaitre et faire. Un don est quelque chose qu’on fait sans

savoir ce qu’on fait, sans savoir qui donne le don, qui le recgoit et ainsi de suite.

Une derniere remarque, au sujet de la phénoménologie — évidemment. Le désaccord virtuel
entre nous repose sur le fait que Jean-Luc Marion, aprés m’avoir mis sur la touche, apres
m’avoir résumé, ajoute : « il pense le don dans I’horizon de 1’économie ». A mon avis,
c’est inexact. Marion va donc essayer de rendre compte phénoménologiquement du don
(que je distingue, une fois de plus, de la Gegebenheit). Mais je doute qu’une
phénoménologie du don soit possible. C’est 1a ma theése justement. Je me trompe peut-étre
mais si ce que je dis n’est pas complétement dénué de sens, ce qui est précisément remis en
question, c’est la possibilité d’une phénoménologie du don. Je comprends évidemment que
Jean-Luc Marion ait son propre concept de phénoménologie. Mais il ne peut pratiquer

n’importe quelle phénoménologie sans au moins conserver certains axiomes de ce qu’on



10

appelle phénoménologie — le phénomene, la phénoménalité, 1’apparence, le signification,
I’intuition ou, sinon I’intuition, du moins la promesse de I’intuition, et ainsi de suite. Je ne
dis pas cela contre la phénoménologie. Je ne dis méme pas cela contre la religion ou contre
le donum Dei. J’essaie de penser la possibilité de I’impossibilité et donc de penser la
possibilité du donum Dei ou encore, la possibilité de la phénoménologie, mais d’un lieu qui

ne soit pas inhérent a ce dont j’essaie de rendre compte. J arréte ici.

Kearny. Merci. Puis-je reprendre en deux points rapides, Jean-Luc Marion, ce que Jacques
Derrida vient de vous dire? Il a d’abord a indiqué un désaccord virtuel entre vos
interprétations respectives d’une phénoménologie du don. Peut-étre aimeriez-vous dire
quelque chose — mais pas trop j’espeére — sur ce point. Ensuite, je propose que nous
poussions ce désaccord virtuel entre vous sur la phénoménologie du don vers un désaccord
potentiel plus grand encore sur la théologie du don. Y’a-t-il une philosophie chrétienne du

don ?

Marion. Un mot d’abord sur les questions techniques. Je ne suis pas d’accord avec vous
sur le fait que la donation, Gegebenheit, serait restreinte a 1’intuition chez Husserl. J’ai cité
des textes a ce propos et je m’y tiens. Pour lui, méme les significations sont données, sans

intuitions. Il admet ouvertement une « donation logique »°.

Derrida. A vrai dire, je suis plutot d’accord avec vous. La question était celle-ci : qu’est-ce

que le don ?

Marion. C’est une bonne question et j’y insiste parce que Paul Ricoeur me 1’a aussi posée
et a soulevé le mémes objections que je résumerais moi-méme ainsi : entre la donation, s’il
en est une, au sens phénoménologique du terme et le don, il n’y a rien sinon pure
équivoque. J’ai tenté de démontrer I’inverse parce que le fait de prendre comme point de
départ cette soi-disant équivoque revient a appauvrir et la question du don et celle de la
donation. Je m’explique. Je pense au don comme a un type de probléme qui touche aux
limites les plus extrémes, lesquelles devraient étre décrites et pensées — non pas expliquées
ni comprises, mais simplement pensées —de fagon tres radicale. Je propose que pour

accomplir la description du don, s’il y en a une possible, on peut étre conduit a ouvrir pour

> Husserl, E., L’idée de la phénoménologie, trad. de I’allemand par A. Lowith (La Haye, Martinus Nijhoff,
1964), p. 59.



11

la premiere fois un horizon nouveau, bien plus vaste que ceux de 1’objectivité et de 1’€tre,
I’horizon de la donation. A travers le probléme du don, et nous reviendrons précisément a
ce probléme, nous pouvons peut-&tre établir que de nombreux phénomenes ne peuvent étre
expliqués immédiatement que selon le modele du don — c'est-a-dire le probleme tel que
soulevé par Mauss et d’autres. En fait, il ne s’agit nullement d’un probléme particulier en
marge du courant principal car, a travers ce probléme, un grand nombre d’autres
phénomenes apparaissent soudainement comme dons ou comme eux-mémes donnés alors
qu’on n’avait auparavant aucune idée qu’ils pouvaient se révéler comme donnés. La
donation ouvre peut-étre ainsi le secret, le résultat final et I’analyse potentiellement perdue
du don. Sur ce point je suis donc en désaccord avec Paul Ricoeur ainsi qu’avec Jacques

Derrida.

Mais revenons maintenant a la question du don lui-méme. J’ai dit que I’échec a expliquer
le don était dii au fait que I’analyse demeure dans 1’horizon de 1’économie et j’ai conclu
que I’horizon de 1’économie rend le don impossible, mais, dans ce cas, ce n’est pas vous
que je visais. Je pense n’avoir jamais dit que vous pensiez que le don était impossible.
Comme vous venez de le suggérez, je pense moi aussi que si nous voulons aller de I’avant
avec le probléme du don, nous devons abandonner tout espoir d’explication, c'est-a-dire, de
compréhension du don en tant qu’objet. Mais vous ajoutez qu’il s’agit aussi d’abandonner
toute description. Pour ma part, je crois qu’on peut décrire le don, en dépit de toutes les
apories évidentes et de prime abord incontournables selon le point de vue de 1’économie.
Je ne suis pas d’accord avec vous sur certains autres points mais nous partageons une
conviction commune : on ne peut expliquer et nous n’avons pas d’acces au don aussi
longtemps qu’on le retient a I’intérieur de 1’horizon de 1’économie. Selon moi, cela a été
démontré et je le prends pour acquis. Néanmoins, on doit poser une autre question : est-il
possible de décrire le don si I’on prend au sérieux les apories que nous avons constatées ?
Si cela s’avere possible, il s’agit simplement de phénoménologie car la phénoménologie
signifie avant tout de voir et de décrire le phénomene. Aussi longtemps qu’une telle
description est possible, je pense qu’on doit dire qu’on demeure dans le champ de la
phénoménologie. Comment, donc, est-il possible de décrire le don en tant que
phénomene ? Ma démonstration — et je la résume parce que elle est somme toute tres
simple — revient a dire que, bien que le modele le plus abstrait et le plus commun du don

implique un donateur, un objet donné et un donataire, on peut quand méme décrire le don,



12

je dirais la mise en scéne du phénomene, la performance du don, en placant entre
parentheses et en mettant de c6té au moins un et parfois méme deux de ces caractéristiques
du don. Et c’est ce qui est nouveau : il devient clair que le don est gouverné par des lois

entierement différentes de celles qu’on applique a 1’objet ou a I’étant.

D’abord, par exemple, on peut parfaitement bien décrire un don pleinement réussi ou don
donné sans qu’un donateur entre en jeu. Par exemple, si vous donnez quelque chose a votre
ennemi ; le don est abandonné et vous n’aurez personne pour le recevoir. Vous avez donc
réalisé un don anonyme. Quand on donne de I’argent a une organisation humanitaire, on
fait bel et bien un don, un vrai don, a savoir d’argent, mais ce don ne va a personne, du
moins personne que 1’on connaisse personnellement. Pourtant on a réalisé un don. On peut
méme imaginer — et une description religieuse du don trouverait sa place ici—, par
exemple, qu’on ne sache pas maintenant 3 qui on donne le don. Le Christ donne un
exemple d’une telle situation dans les paraboles eschatologiques ; quand quelqu’un donne
quelque chose aux pauvres, il 1’a en fait donné au Christ ; mais il ne pourra jamais
imaginer I’avoir donné directement au Christ avant la fin des temps. Il offre donc son don a
un donataire anonyme ou méme au donataire véritablement absent. Dans le cas précédent,
le statut eschatologique du donataire fait qu’on ne le rencontrera jamais en ce monde. Cette
absence du donataire n’interdit pas la description du don mais, dans un certaine mesure,
permet au don d’apparaitre comme tel. Un don gracieux apparait précisément parce qu’il
n’y a pas de réponse, pas de gratitude en retour ; tout cela est évident parce qu’on peut
donner sans nul donataire. Vous pouvez aussi imaginer un don sans donateur qui serait,
néanmoins, absolument réussi. Prenez I’exemple d’un héritage ou, a titre d’hypothese, le
donateur n’est plus et n’a peut-étre jamais rencontré, jamais connu le donataire. Plus
encore : pourquoi ne pas imaginer le cas ou I’on ne sait pas s’il y a méme un quelconque
donateur ? Cela est trés bien décrit dans Robinson Crusoé quand Robinson trouve quelque
chose sur le sable, sur la plage, un outil ou quelque chose du genre. Il se demande : cela
est-il ou non donné ? Y’a-t-il un donateur ou est-ce simplement un hasard de rencontre ? Et
a cette question, il n’y a pas de réponse claire. Mais on doit d’abord soulever la question et
c’est 1a le point important. C’est dans 1’horizon de telles absences que le phénoméne
possible du don peut apparaitre, s’il apparait. Evidemment, I’absence de donateur

n’implique pas simplement qu’il y ait un donateur. Mais cela implique qu’on puisse poser



13

cette question « y’a-t-il un donateur ? » qui nous ouvre déja ’horizon de la donation. On

pourrait aisément trouver d’autres exemples.

Passons rapidement au dernier point, le plus remarquable a mon avis: nous pouvons
décrire un don dans une situation ou rien, rien d’étant, no-thing, n’est donné. Car nous
expérimentons vraiment des cas ou rien, no thing, n’est donné : quand on donne sa vie,
quand on donne la mort, on ne donne rien a proprement et a strictement parler.
Considérons seulement ceci : quand quelqu’un recoit le pouvoir, par exemple quand le
président Clinton a été investi de ses fonctions comme président des Etats-Unis
d’Amérique, a-t-il recu quelque chose ? Non, a I’exception peut-étre d’une feuille de

papier, d’une poignée de main ou d’un numéro secret a des fins militaires.

Kearney. Puis-je intervenir ici car il ne nous reste qu'une heure. Vous nous avez donné
plusieurs exemples et des plus utiles : le président Clinton, Robinson Crusoé, les Ecritures.
Mais il me semble qu’il y a dans votre phénoménologie du don un exemple privilégié, un

exemple « plus élevé », du phénomene saturé, a savoir la révélation.

Marion. Je vais essayer de vous répondre. Bien siir, je pense qu’il est possible de décrire,
dans I’horizon de la phénoménologie du don, ce que j’appellerai la figure vide et tout juste
possible de la révélation, laquelle a un sens en tant que possibilit¢ a I’intérieur de la
phénoménologie. Je suggere que cette révélation — il s’agit évidemment pour moi de la
révélation du Christ mais ce pourrait étre n’importe quel type de révélation si s’élevent
d’autres prétentions a la révélation — peut acquérir un statut phénoménologique et
correspond a d’autres types de phénomenes. En ce sens précis, la distinction entre le champ
de la philosophie et celui de la théologie, les « limites » entre eux au sens de Kant et de
Fichte, deviennent plus floues. Allons plus loin a 1’aide de mon exemple précédent. Le don
n’implique pas toujours que quelque chose soit donné. Cela reste vrai non seulement dans
la vie quotidienne mais aussi dans les expériences les plus importantes et les plus
significatives de la vie humaine. On sait que, dans une certaine mesure, si le don est
vraiment unique, s’il fait vraiment une différence et ne peut étre répété, alors il n’apparait
pas comme quelque chose qui pourrait passer d’un propriétaire a un autre. Tout don
véritable se produit sans aucune contrepartie objective. Quand nous nous donnons nous-
mémes, quand nous donnons notre vie, notre temps, notre parole, nous ne donnons pas

seulement rien, mais nous donnons beaucoup plus. Voila ou je veux en venir: nous



14

pouvons décrire le don en dehors de I’horizon de I’économie de telle facon que de
nouvelles lois phénoménologiques apparaissent. Par exemple, le don ou le donné
phénoménologique n’a pas de cause et n’en a pas besoin. Il serait absurde de demander
quelle est la cause du don car la donation implique I’inattendu, ’imprévisible et le pur
surgissement de la nouveauté. De la méme facon, le don ne peut étre répété comme le
méme don. Si on veut laisser le don déployer sa visibilité selon sa propre logique, on
découvre qu’on expérimente un type de phénomene qui ne peut plus €tre décrit comme un
objet ou un étant. Et, si je suis d’accord avec Derrida pour aller au-dela de 1’économie, je
maintiens mon désaccord avec lui sur un autre point : on peut bel et bien effectuer cette
description du don, quoique seulement d’une facon tres particuliere. Car on ne peut faire
cette description, qui met entre parentheéses un, voire deux des éléments du soi-disant don
¢conomique, si on n’a pas au préalable, dans I’expérience pratique, mis en scéne par soi-
méme un don sans donataire ou un don sans donateur ou un don sans rien qui ne soit
donné. Et il ne s’agit assurément pas d’une description neutre : nous devons nous engager
en réalisant le don par nous-mémes de telle facon que nous devenons aptes a le décrire.
Cependant, je crois que cette description va bien au-deld du don par Marcel Mauss. Le
don, c'est-a-dire, le phénoméne comme donné, est donc, dirais-je, une dimension de

I’expérience du monde qui inclus aussi la possibilité de la révélation.

Kearny. Nous pourrions reprendre avec la derniere phrase, ou Jean-Luc Marion en arrive
finalement au rapport entre la phénoménologie du don et le verbe révélé. Je suis bien
conscient qu’on doit parvenir a ces choses de facon tangentielle, obliquement, petit a petit,
mais, étant donné le temps qui passe et vu qu’il ne s’agit pas a strictement parler d’un
séminaire de phénoménologie sur la donation mais d’une conférence sur la religion et la
post-modernité, pensez-vous, Jacques Derrida, qu’il est possible de mener a terme une
phénoménologie de la donation religieuse ? Est-il possible, pour citer Jean-Luc Marion
dans Meétaphysique et théologie, « d’avoir une pensée rationnelle de Dieu que la

philosophie ne peut oublier sans perdre sa dignité, voire sa possibilité »°.

Derrida. En me posant cette question, vous remettez les choses en contexte et m’autorisez

donc a revenir en arri¢re, et a ne pas commencer avec la derni¢re phrase, la sienne ou la

¢ Citation difficilement identifiable, sans doute de « Métaphyics and Phenomenology : a relief for theology »,
Critical Inquiry, 1994, vol. 20, 4 ; trad. de « Métaphysique et phénoménologie : une reléve pour la
théologie », Bulletin de littérature ecclésiastique, Toulouse, 1993, p. 21. (Note de J.-L. Marion)



15

votre. Je tenterai de ne pas éviter votre question mais j’aimerais d’abord revenir a quelque

chose.
Kearny. J’abandonne !

Derrida. Non, non. Mais nous ne voulons pas trop de contraintes. La référence au don qui
ne donne rien représente exactement quelque chose que j’ai thématisé. Je vais essayer de
répondre a la question ainsi qu’en ce qui concerne la phénoménologie. Puisque vous
admettez que le don, selon la logique qui se trouve virtuellement a I’ceuvre dans le nom de
don (je reviendrai au nom), n’implique pas nécessairement la présence d’un donataire, d’un
donateur ou d’une chose donnée, ma question est la suivante : quel serait le théme d’une
telle phénoménologie ? Que décrirait 1’analyse phénoménologique sinon 1’expérience du
donateur, I’expérience du donataire, la chose actuellement donnée ou encore 1’intention ?
Comme vous le savez, ’analyse phénoménologique a pour théme principal I’expérience
intentionnelle. Si, maintenant, vous faites 1’économie de 1’expérience intentionnelle du
donner, que reste-t-il pour la phénoménologie ? Si vous n’avez ni donataire, ni donateur ni
chose donnée, que reste-t-il « en tant que tel » ? Permettez-moi de citer quelque chose que
vous avez dit un peu plus tot, aprés avoir résumé ma problématique. Vous dites qu’il reste
a abandonner I’horizon économique de 1’échange afin d’interpréter le don a partir de
I’horizon de donation lui-méme. Vous dites que ce qui reste a étre décrit est la donation,
non en fonction de ce qu’elle rejette, mais en tant que telle. Vous ajoutez ensuite, avec un
scrupule que j’aimerais discuter — si un tel en tant que tel lui convient encore. C’est 1a ma
question. Je pense que la phénoménologie, aussi bien que 1’ontologie et que la philosophie,
implique le als Struktur, le en tant que tel. Mais si I’événement du don exclut la présence
du en tant que tel du donateur, du donataire, de la chose donnée, de la chose présente et de

I’intention, alors, que reste-t-il pour le « en tant que tel » ? Voila mon probléme.

Kearny. Puis-je faire une breéve interruption avant de continuer ? Puis-je demander a Jean-

Luc Marion de préciser ce « en tant que tel » ?

Marion. La réponse est qu’il est bien slir impossible de décrire le don en 1’absence
simultanée des trois éléments du don. Dans un tel cas il ne reste rien du tout et il n’y a ni en
tant que tel, ni méme quelque possibilité que ce soit de questionner la donation. Ce sur
quoi j’insiste est tout autre chose, a savoir que nous pouvons décrire un phénomene a 1’aide

de deux éléments sur trois. Le don peut ainsi s’accomplir avec un don, un donataire mais



16

sans donateur ou, autre solution, avec un donateur, un don mais sans donataire ; ou dans un
troisieme cas de figure, avec un donateur, un donataire mais rien qui soit donné. Si nous
connaissons les trois termes, il n’y a pas de question. Ce qui m’intéresse, c’est qu’on peut
toujours abandonner un des termes et peut-étre deux et pourtant conserver un phénomene
véritable et complet. Méme dans le plus abstrait des cas, 1’intérét d’une telle description
réside dans le fait que ayons quelque chose qui peut encore étre décrit bien qu’il ne se
réduise pas a un objet ni a un étant. Vous m’avez demandez tout a I’heure pourquoi j’avais
ajouté le « en tant que tel » : je peux vous assurer que je 1’ai fait parce que je pensais tres
précisément a vous et a vos terribles critiques. C’est pour cela que j’ai ajouté, « si un tel en

tant que tel convient encore a la donation ».
Derrida. Je vous en remercie. C’est un don.

Marion. La réponse finale pourrait étre que le « don » demeurant équivoque c'est-a-dire
doté de deux structures différentes, il est possible qu’il ne puisse y avoir d’« en tant que
tel » dans ce cas et peut-€tre est-ce nécessaire. Car dans une situation qui constitue
précisément un renversement a I’intérieur de la définition du phénomene, une situation ou
quelque chose est donné ou regu sans aucune cause, les exigences eu égard au sens
phénoménologique du «en tant que tel », dans Sein und Zeit, ne peuvent plus étre
remplies. Je pense donc qu’il n’y a pas de « en tant que tel » dans notre cas. Mais ce n’est

pas si aisé d’atteindre un lieu qu’on puisse décrire comme libre de tout « en tant que tel ».

Derrida. Evidemment. C’est exactement mon probléme. Je pense que ce que vous

décrivez...

Marion. Il n’y a pas de « en tant que tel » dans une structure qui est par définition ouverte,
non refermée, qui n’admet aucune cause, aucune répétition et ainsi de suite ; qui ne puisse
apparaitre si ce n’est comme événement. Comme le disait feu Frangois Furet, en passant,
quand il décrivait le moment initial de la premi¢re Guerre mondiale par cette remarque
absolument magnifique : « Plus un événement est lourd de conséquence, moins il est
possible de le penser a partir des causes » . I’ajouterais méme que jamais aucun événement
historique, quel qu’il soit, ne posséde une raison suffisante exclusive. Je pense que

lorsqu’on atteint le territoire, pour ainsi dire, du phénoméne donné, décrit non pas selon la

" Furet, F., Le passé d’une illusion, Paris, Calman-Lévy, 1995, p. 49.



17

méthode de 1I’économie, mais selon le manque essentiel d’un ou de deux des trois termes, a
ce moment-la, on se meut déja dans 1’horizon ou I’événement sans cause, ou quelque

chose, apparait dans la mesure ou il est donné et se donne lui-méme.

Derrida. La question est de savoir si vous pouvez décrire phénoménologiquement
I’événement lui-méme en tant que tel. Vous dites que c’est difficile a accomplir. C’est ce
que je dis. Ce n’est pas facile de penser le don et de décrire le don. Mais ce que vous
décrivez phénoménologiquement, méme quand il s’agit d’un donateur sans donataire et
ainsi de suite, ce que vous décrivez ainsi en vous réclamant de [autorité du

phénoménologique en tant que tel, c’est précisément le processus de destruction du don.

Marion. Je ne reconnais pas comme mien le «en tant que tel ». Ce que j’ai dit,
précisément dans cet horizon, c’est qu’on n’a pas le droit d’en appeler au « en tant que

tel ».

Derrida. Dissocieriez vous alors ce que vous appelez phénoménologie de I’autorité du
« en tant que tel » ? S’il en est ainsi, ce serait la premicre hérésie en phénoménologie. Une

phénoménologie sans « en tant que tel » !

Marion. Pas la premicre, non ! Il y en a d’autres. J’ai dit a Lévinas il y a quelques années
qu’en fait, la derniére étape en vue d’une véritable phénoménologie serait d’abandonner le
concept d’horizon. Lévinas m’a répondu immédiatement : « sans horizon, il n’y a pas de

phénoménologie ». Et je soutiens témérairement qu’il avait tort.

Derrida. Je suis aussi en faveur d’une suspension de I’horizon mais, pour cette raison
justement, en affirmant cela, je ne suis plus un phénoménologue. Je suis tres fidele a la
phénoménologie mais quand j’accepte la nécessité de suspendre I’horizon, je ne suis plus
un phénoménologue. Le probléme demeure donc : si vous abandonnez le « en tant que
tel », quel est I’'usage que vous pouvez faire du mot phénoménologie ? C’est le probléme a
mes yeux. Je ne voudrais pas oublier la question de Richard a propos de la révélation. Je ne
veux pas parler de ce que je fais mais de ce que vous faites. Mon hypothese est liée au fait
que vous utilisez ou attribuez le don, la signification du don, au terme Gegebenheit ; cela
releéve de ’ambition — je ne 1’appellerai pas théologique ni religieuse — la plus profonde de
votre pensée. Pour vous, tout ce qui est donné au sens phénoménologique, gegeben,

Gegebenheit, tout ce qui nous est donné dans la perception, dans la mémoire, dans la



18

perception phénoménologique est finalement un don a une créature finie et il s’agit en
derniere instance d’un don de Dieu. C’est la condition qui vous permet de redéfinir la
donation comme un don. C’est du moins une hypothése et une question que je vous
adresse. A mes yeux, la logique d’Etant donné est finalement de réinterpréter comme un
don tout ce dont un phénoménologue — ou qui que ce soit, un scientifique — dit qu’il est
donné, qu’il est un donné, quelque chose que nous rencontrons dans la perception, donné
dans mon intuition. Je percois ceci : c¢’est un donné. Je n’ai pas produit ceci. Je n’ai pas
créé ceci — ce que Kant appellerait intuitus derivativus. Le sujet fini ne crée pas son objet,
il le recoit, de facon réceptive. La réceptivité est précisément interprétée comme la
situation de I’étre crée, la créature qui recoit tout dans le monde comme quelque chose
créé. 1l s’agit donc d’un don. Tout est don. N’est-ce pas 1a la condition de I’extraordinaire
extension que vous proposez de la Gegebenheit et de la catégorie du don ? Encore une
chose. Je voudrais revenir sur la question de I’événement et sur la raison pour laquelle je

m’intéresse au don.

Finalement, nous avons le mot don dans notre culture. Nous I’avons regu ; il fonctionne
dans le vocabulaire occidental, la culture occidentale, dans la religion, 1’économie, et ainsi
de suite. Je tente de lutter avec les apories propres a cet héritage. Je tente de rendre compte
de la différence entre connaitre et penser a laquelle j’ai fait référence tout a 1’heure. Mais,
jusqu’a un certain point, je suis prét a abandonner le mot. Puisque le mot s’avere
finalement auto-contradictoire, je suis prét a le laisser tomber. Je voudrais simplement
comprendre ce qu’est I’événement du don et I’événement en général. J’essaie dans Donner
le temps et dans d’autres textes de rendre compte, d’interpréter la réappropriation
anthropo-théologique de la signification du don comme la signification de I’événement sur
le fond sans fond de ce que j’appelle khora, le fond sans fond d’un «il y a», d’'un «¢a a
lieu », du lieu de cet « avoir lieu » qui précéde et se trouve totalement indifférent a cette
anthropo-théologisation, a cette histoire des religions et des révélations. Je ne dis pas cela
contre la révélation ni contre la religion. Je dis que sans la structure indifférente et non
donatrice du lieu de la khora, de ce qui crée un lieu pour 1’avoir lieu, sans cet espace
totalement indifférent qui ne domne pas lieu a ce qui a lieu, il n’y aurait pas cet
extraordinaire mouvement ou désir de donner, de recevoir, d’approprier, de 1’Ereignis
comme événement et appropriation. C’est pour cette raison que la religion m’intéresse. Je

ne dis rien contre elle mais j’essaie de retourner a un lieu ou a un avoir lieu ou 1’événement



19

comme processus de réappropriation d’un impossible don devient possible. Un dernier mot
sur ce point car il s’agit sans aucun doute d’une question relevant de 1’événement. C’est la
question du nom, du substantif : Dieu, don et la question de ce qui arrive. Je dirais en
francais, ce qui arrive, ce qui advient, se passe, se produit. Je suis d’accord avec ce que
vous avez dit au sujet de ce qui arrive, de 1’événement, mais dans une certaine mesure,
bien que j’accepte le fait qu’un événement doive étre unique, singulier, tout comme celui
qui arrive, le nouvel arrivant doit étre unique, singulier, et ainsi de suite, je ne suis pas
certain de souscrire a ce que vous avez dit au sujet de ce qui ne devrait pas se répéter.
Jassocierais la singularité¢ du don comme événement avec la nécessité ou la promesse pour
lui d’étre répété. Quand je donne quelque chose a quelqu’un, selon la sémantique classique
du don — qu’il s’agisse d’argent, d’un livre ou d’une simple promesse, d’une parole
donnée — je promets déja de le confirmer, de le répéter, méme si je ne le répete pas. La
répétition fait partie de la singularité. C’est ce qui fait 1’événement, la structure de
I’événement, si difficile a décrire parce qu’elle est a la fois absolument singuliere et unique
tout en portant en elle la promesse de la répétition. C’est dans cette promesse que se

compliquent toutes les questions que nous discutons.

Kearny. Ne diriez-vous pas, Jean-Luc Marion, que vous prenez vos distances d’avec

Jacques Derrida en chemin vers la khora ?
Marion. Pour ce qui est de la derniére partie, non.

Kearny. Pas sur la question de I’événement per se, mais sur la relation entre événement et
révélation. Jacques Derrida semble se diriger vers la khora et vous paraissez aller vers la

revelation.

Marion. Pas nécessairement. Je ne suis pas d’accord avec son interprétation de ce que je
suis censé dire au sujet de la relation entre don et donation. C’est un point sur lequel nous
sommes vraiment en désaccord. Comme Derrida I’a dit, il n’est pas intéressé par le don en
tant que tel mais par la structure profonde de quelque chose qui, de temps en temps, peut
étre nommé don et apparaitre comme possible. Au contraire, j’affirme que nous devons
retourner du don vers la donation et qu’il existe une voie pour I’atteindre. En bref, je dis
que I’événement est unique et ne peut étre répété et Jacques Derrida dit qu’il est unique,
mais doit étre répété. Je suis d’accord. il doit étre répété, bien shr. Par exemple, je donne

ma parole, je dois le répéter et persévérer ; mais je ne peux le répéter comme un acte



20

identique ; la répétition n’est jamais identique (pensez a Kierkegaard, Heidegger ou méme
Deleuze). Quant a la question de savoir si ce que je fais ou ce que Derrida fait se situe a
I’intérieur de la phénoménologie ou au-dela, cela ne me semble pas tres important.
Permettez-moi de citer ici une parole célebre de Heidegger: « Ce n’est pas la
phénoménologie qui nous intéresse mais les choses auxquelles la phénoménologie
s’intéresse ». Que Etant donné soit encore phénoménologique, c’est ce que nous verrons
dans dix ans ou plus tard. Je prétends étre encore fidele a la phénoménologie et j’imagine
que vous vous trouvez vous-méme, plus que vous ne 1’admettez, a I’intérieur du champ de
la phénoménologie. Mais cela constitue un probléme, si probléme il y a, réservé a nos

successeurs.

Kearny. Il est plus facile d’amener les unionistes et les nationalistes en Ulster a parler de
paix qu’il ne ’est de vous faire 1’un et I’autre parler de Dieu ! Il nous reste moins d’une
demi-heure. Je vous pose a tous les deux une question directe. Je pense que ces problemes
d’une phénoménologie de la donation et de 1’événement sont absolument cruciaux et
indispensables et c’est un grand privilége pour nous de vous entendre les discuter. Je sais
qu’ils constituent un travail de base pour accéder a des choses plus élevées. Mais je vais
vous presser un peu vers ces « choses plus €élevées » et m’attacher a la relation entre don et
grace que vous avez abordée, Jean-Luc Marion, en conclusion de votre conférence sur la
théologie négative 1’autre soir. Dans les derniers paragraphes de cette conférence, vous
avez parlé (1) de la différence entre la déconstruction et votre conception de la théologie
négative et (2) d’une « troisieme voie » qu’elle ouvre. Vous avez utilisé 1I’expression « s’il
n’y a pas d’intuition de la grace ou de quelque type de révélation, s’il n’y a pas de
d’intuition de ce phénomene saturé hyper-essentiel exemplaire, alors il n’y a pas de
différence entre théologie négative et déconstruction ». Vous avez semblé maintenir une
certaine forme de distance entre les deux positions. Qu’en est-il et comment justifiez-vous

la chose ?

Marion. Je pense que la différence entre théologie négative telle que je la pense et la
déconstruction comme on I’entend couramment, ce qui ne correspond pas nécessairement a
la position de Derrida, est celle-ci : dans la théologie négative, la difficulté n’est pas que
nous manquons d’intuitions au sujet de Dieu ( nous sommes débordés par elles), mais que
nous manquons de concepts qui conviennent a Dieu. Ce que nous avons en commun,

Derrida et moi, c’est que les concepts doivent étre critiqués méme en théologie, de la



21

méme fagon qu’ils sont déconstruits dans la déconstruction. Mais c’est pour des raison
opposées. En théologie — et je ne parle pas ici de mon ouvrage sur la donation — nous
recevons une certaine quantité d’expériences a travers la pricre, la liturgie, la vie en
communauté, la fraternité, etc. La difficulté réside dans le fait d’avoir une expérience
extréme sans les mots, les significations et les concepts pour I’énoncer, pour I’expliquer et
pour I’articuler. Une des meilleures illustrations s’en trouve par exemple, et je parle ici de
théologie, dans la transfiguration du Christ. Les disciples sont témoins de la transfiguration
et ne disent rien, si ce n’est « [...] faisons donc trois tentes. C’est qu’il [Pierre] ne savait
que dire. » (Marc 9, 5-6). L’ Evangile insiste sur le fait qu’ils disent cela parce qu’ils n’ont
rien de plus a dire ; c'est-a-dire aucun concept adéquat a leurs intuitions. Ou prenons
I’exemple des disciples sur le chemin d’Emmaiis qui écoutent le Christ expliquer, dans ce
qui a dd étre une legon d’exégese exceptionnelle, toutes les écritures qui se rapportent a lui
mais sans faire mention de son nom et restant jusqu’au bout dans I’anonymat. Apres avoir
reconnu le Christ ils se souviennent : « Notre cceur n’était-il pas tout briilant au-dedans de
nous, quand il nous parlait » (Luc 24, 32). C’est dire que 1’expérience fut si intense qu’ils
s’en trouverent submergés et qu’aucun concept ne put en saisir quoique ce soit. Dans un
langage philosophique: il y a eu un exces d’intuition par rapport au concept ou la
signification. Nous avons donc affaire a de la déconstruction en ce sens que les concepts
les plus fondamentaux de la théologie d’avant le Christ — Fils de Dieu, Messie, Isaie, Elie,
le prophete, etc. — tous ces concepts, qui n’en demeurent pas moins significatifs en
théologie pour nous, furent rejetés comme dépourvus de sens. Non parce qu’ils furent
critiqués en tant que tels mais parce qu’ils furent dévalués par un exces d’intuition. C’est la
la situation tres particuliere dont il s’agit dans la théologie soi-disant négative. D’ailleurs
pourquoi la décrire comme une « théologie négative » puisqu’elle semble bien plus étre
une théologie excessivement positive ? Les concepts sont négatifs et, soit dit en passant,
mis hors jeu seulement parce qu’ils ne sont pas a la hauteur de I’exces d’intuition. C’est la
raison pour laquelle en théologie, en fait, un pluralisme est impliqué dans la notion méme
de révélation. S’il est une véritable révélation, aucun concept ne pourrait réussir a dire et a
rendre intelligible I’exces d’intuition en propre. Le pluralisme est présent au cceur intime
de la révélation. Il y a quatre évangiles et un nombre infini de spiritualités au sein de
I’expérience une de I’Eglise. J’en conclus que la déconstruction et la soi-disant théologie
négative ont quelque chose en commun, a savoir, le fait que nul concept n’est apte a nous

donner la présence de ce qui est en jeu, présence qui non seulement est impossible mais



22

qu’on ne peut revendiquer. Si une quelconque révélation doit étre possible, je dirais que
nul ceceur, nul esprit, nul mot n’est assez vaste pour la recevoir. La présence d’un
quelconque événement auto-révélé demeure impossible dans notre monde. C’est la raison
pour laquelle le Christ doit revenir — parce qu’aujourd’hui encore nous ne pourrions le

recevoir, ni avoir assez de place pour lui (Jean 1, 10-11).

Résumons : la déconstruction et la théologie mystique — je préfere résolument parler de
théologie mystique plutdt que de théologie « négative » — partagent la méme conviction
que nous n’avons pas de concepts et donc, que nous n’atteignons jamais une chose telle
que la présence du sens, de la signification, de la science. Mais en théologie mystique cette
incapacité résulte toujours d’un exces. Je ne prétends pas que la déconstruction s’oppose a
tout cela, mais je considere qu’elle ne peut pas dire qu’elle déconstruit a cause d’un exces
du don. La théologie mystique de son coté doit clairement affirmer que ¢’est en raison d’un
exces d’intuition qu’il ne saurait jamais y avoir quelque chose telle qu’une théologie ultime

et unifiée.

Permettez que je précise un dernier point en réponse a une question de Jacques Derrida : je
n’essaie pas de réduire chaque phénoméne a un don, puis de dire que, puisqu’il s’agit d’un
don, donné a un esprit fini, alors il se pourrait qu’il y ait un donateur derriere tout cela.
Plusieurs critiques, incapables de comprendre mon projet ou de mauvaise foi, répetent cela.
Mon projet tente, au contraire, de réduire le don a la donation et d’établir le phénomene

comme donné.
Derrida. Maintenant, si vous...

Marion. Non, s’il vous plait, laissez-moi continuer. Je pense vraiment qu’on doit insister
sur ce point, et le malentendu qu’il provoque m’inquiete plus que je n’ose le dire. Dans
Réduction et donation, mais plus longuement dans Etant donné, j’ai cherché a établir que
la donation demeure une structure immanente de tout type de phénoménalité, qu’elle soit
immanente ou transcendante. On peut imaginer et dire que quelque chose est donné et qu’il
apparait comme un donné, sans le renvoyer a une autre chose, un autre étant ou un autre
objet qui serait la cause de sa donation. Il est essentiel de comprendre qu’on peut décrire
un phénomeéne comme donné, sans qu’il soit le moindrement question du donateur. Et dans
la plupart des cas, il n’y a absolument aucun donateur. Je ne suis pas intéress¢ a assigner

un donateur a un phénomene donné. Je suis intéressé a montrer que notre expérience la



23

plus profonde et la plus authentique du phénomene n’a pas affaire a un objet, que nous
pourrions maitriser, produire ou constituer pas plus qu’a un étant qui appartient a 1’horizon
de I’étre — 1a ou I’onto-théologie devient possible et ou Dieu peut pour la premiere fois et
en premier lieu jouer le réle de cause premicre. Il y a bien plutdt plusieurs situations, ou les
phénomenes apparaissent comme donnés et ce, sans cause ni donateur. Quand ils nous
apparaissent comme donnés, nous devons évidemment les recevoir, mais cela n’implique
pas que nous devions revendiquer Dieu comme la cause de ce que nous recevons.
Remarquez qu’en philosophie et en phénoménologie, nous avons déja I’expérience de la
subjectivité, non comme acteur mais comme donataire, de telle sorte que cette passivité
originelle de la subjectivité devient une voie, une voie radicale je crois, pour déconstruire
I’ambition transcendantale de I’ego. 11 me semble donc que ma position demeure
essentiellement philosophique sans aucune présupposition ou tendance théologique. Au
contraire, toute orientation ou arriere pensée théologique anéantirait mon projet et c’est
peut-Etre pourquoi certains font de leur mieux pour introduire de force une telle orientation
dans mon travail. Je pense que la difficulté¢ pour la phénoménologie aujourd’hui est de
rendre justice a certains phénomenes qui ne peuvent étre décrits ni comme un objet ni
comme un étant. Mon hypothése, en tant que phénoménologue, est que nous ne devrions
donc pas essayer de les constituer mais de les accepter —dans tous les sens du terme

accepter — comme donnés, c’est tout.

Kearny. Jacques Derrida, pensez-vous que cela rapproche Jean-Luc Marion de votre

position ou I’en éloigne ?

Derrida. I1 m’est difficile de comprendre comment on peut ne pas décrire quelque chose
comme un objet ; comme quelque chose autre qu’un objet et prétendre qu’on fait encore de
la phénoménologie. Ce qui m’intéressait, entre autres choses, avec ce probleme du don,
était précisément de sonder les limites et les possibilités de la phénoménologie. Il m’est
difficile de comprendre comment un exces d’intuition peut &tre décrit
phénoménologiquement. Si la déconstruction — je ne veux pas utiliser ce mot comme si je
parlais au nom de la déconstruction — s’intéresse a 1’exces dont je parlais un plus tot, & un
certain exces, il ne s’agit pas d’un exces d’intuition, de phénoménalité, de remplissement,
de plus que du remplissement. L’exces, la structure a laquelle je m’intéresse, n’est pas un
exces d’intuition. Quand, par exemple, vous protestez contre mon hypothese précédente a

propos de la raison pour laquelle vous interprétez tout, toute Gegebenheit comme un don...



24

Marion. Tout don comme Gegebenheit.

Derrida. Vous avez dit que la structure immanente de la phénoménalité est la
Gegebenheit. 11 y a deux hypothéses. Soit vous assimilez la Gegebenheit au don et alors
mon hypothese est la suivante : tout est un don, un don de Dieu, de qui vous voulez. Ou
vous dissociez, tirez un trait entre une Gegebenheit et un don ; alors vous ne pouvez
transférez au probleme don ce que vous établissez au sujet de la Gegebenheit. Mais si vous
dites que la structure immanente de la phénoménalité est la Gegebenheit et si par
Gegebenheit vous entendez quelque chose donné, quelque origine commune, alors tout
phénomene est un don. Méme si vous ne déterminez pas le donateur comme étant Dieu,
c’est un don. Je ne suis pas slr que cela soit conciliable ou en harmonie avec ce que je

connais sous le substantif phénoménologie.
Marion. Mais pourquoi ?

Derrida. Parce que ce que j’entends par phénoménologie, le principe des principes, que
vous avez rappelé, implique finalement I’intuition, c'est-a-dire, le remplissement de
I’intuition, la présence de quelque chose. Quand il y a décalage entre intuition et intention,
il y a une crise, il y a une structure symbolique. Mais le principe des principes est intuition.
Si vous reconnaissez, et je crois que c’est le cas, I’impossibilité d’assimiler le don a un
présent, alors vous ne pouvez définir tout phénomene comme un don. C’est ce qui me rend

perplexe.

Je voulais faire valoir autre chose par rapport a votre livre. A un certain moment vous
renvoyez a quelque chose que je dis: «allons a la limite ». Je souris devant certaines
coquilles dans votre ouvrage ou mon livre Donner le temps est plusieurs fois transformé en
Penser le temps®. C’est intéressant. Permettez que je me cite : « Allons a la limite : la
vérité du don [...] suffit a annuler le don. La vérité du don équivaut au non-don ou a la non-
vérité du don » (Donner le temps, 42). » Voila ce que je dis, puis, vous commentez dans
une longue note de bas de page :

Formellement, on pourrait distinguer deux sens a cette formule: a) si ou a valeur

conjonctive, on obtient « non-don » = « non-vérité », donc, par annulation des négations, « don =
vérité » ; b) si ou a valeur disjonctive, on aura « non-vérité » ou bien « non-don », donc « ou bien

8 Marion, J.-L., Etant donné : essai d’une phénomeénologie de la donation, Paris, PUF, 1997, pp. 114, n. 1-2,
116,n. 1,117, n. 2.



25

don, ou bien vérité ». Ainsi la formule peut s’entendre soit comme 1’équivalence entre le don et la
vérité, soit comme leur exclusion réciproque. S’il fallait choisir, Jacques Derrida tiendrait
probablement pour la seconde interprétation ; et nous en ferons autant, bien que la premicre reste
pensable. Mais 1’étrange est ailleurs — que le don garde, dans le deux cas, une relation privilégi¢e a
la vérité. (Etant donné, 117)

Je dirais que si, en fait, j’avais a choisir, ce ne serait pas si simple. Quand je dis, « la vérité
du don équivaut au non-don ou a la non-vérité du don », je pense a un concept traditionnel
de vérité, c'est-a-dire a un concept ontologique-phénoménologique de la vérit¢é comme
révélation ou dévoilement ou adéquation. De ce point de vue, je dirais qu’il n’y a pas de
vérité du don mais je ne laisse pas tomber la vérité en général. Je cherche une autre
expérience possible de la vérité, a travers I’événement du don, avec toutes ces conditions
d’impossibilité. Ce qui m’intéresse — et je répéte souvent que la déconstruction que j’essaie
de pratiquer est impossible, est ’impossible —, c’est précisément cette expérience de
I’impossible. Il ne s’agit pas simplement d’une expérience impossible. L’expérience de
I’impossible. Que se passe-t-il dans I’expérience de [I’impossible qui ne serait pas
seulement une non-expérience. C’est cela que j’essaie de faire. Que signifie le
« possible » ? A un certain moment, quand j’ai dit que les conditions de possibilité sont des
conditions d’impossibilité, vous avez répondu que ce n’était pas assez et vous avez critiqué
mon usage du mot « condition ». Mais je m’intéresse précisément a pouvoir penser
autrement le concept de condition et celui de possibilité ou d’impossibilité. Je renvoie ici a
ce qu’a dit Richard Kearny a propos de la « possibilité » en théologie, ou Méoglichkeit ne
signifie pas simplement possible ou réel en opposition a impossible. Mais en allemand,
dans la Lettre sur [’humanisme, Heidegger utilise mogen au sens de désir. Ce qui
m’intéresse, c’est I’expérience du désir pour I’impossible. C’est-a-dire, I’impossible
comme condition du désir. Désir n’est peut-Etre pas le meilleur terme. Je veux dire cette
quéte qui nous fait vouloir donner, méme quand nous réalisons, quand nous sommes
d’accord, si nous sommes d’accord, que le don, que le fait de donner, est impossible, qu’il
s’agit d’un processus de réappropriation et d’auto-destruction. Néanmoins, nous
n’abandonnons pas le réve du pur don de la méme facon que nous n’abandonnons pas
I’idée d’une hospitalité pure. Méme si nous savons que c’est impossible et que cela peut
étre pervers —c’est ce que nous disions 1’autre soir. Si nous essayons d’¢laborer une
politique de I’hospitalité a partir du réve d’une hospitalité inconditionnelle, non seulement
ce sera impossible mais nous aurons des conséquences perverses. Ainsi, malgré cette

perversion, malgré cette impossibilité, nous continuons a réver ou a penser a une



26

hospitalité pure, a un don pur, ayant abandonné 1’idée du sujet, d’un sujet-donateur et d’un
sujet-donataire et de chose donnée, d’objet donné. Nous continuons a désirer, a réver,
grace a ’impossible. L’impossible n’est pas pour moi un concept négatif. C’est pour cela
que j’aimerais, afin de ne pas simplement abandonner 1’idée de vérité, la mesurer ou lui

donner les proportions de cette problématique de I’impossible.

Revenons maintenant au probléme de la révélation puisque Richard Kearny veut que nous

parlions de religion.
Kearny. Enfin !

Derrida. Ce que je ne sais pas, et je confesse que je ne sais pas, c’est si ce que j’analyse ou
essaie de penser est préalable a ma propre culture, notre propre culture, c'est-a-dire a
I’héritage judéo-chrétien et grec du don. Bien que je m’intéresse a la khora, je tente
d’atteindre une structure qui n’est pas la khora telle que Platon I’interpréte mais telle que je
I’interpréte contre Platon. Je ne sais si cette structure est véritablement préalable a ce qui se
présente sous le nom de religion révélée ou méme celui de philosophie, ou si c’est a travers
la philosophie ou les religions révélées, les religions du livre, ou toute autre expérience de
révélation que nous pensons, rétrospectivement, ce que j’essaiec de penser. Je dois
confesser que je ne peux faire un choix entre ces deux hypothéses. Transposé dans le
discours de Heidegger, qui fait face a la méme difficulté, il s’agit de la distinction entre
Offenbarung et Offenbarkeit, révélation et révélabilité. Heidegger dit, c’est sa position,
qu’il n’y aurait pas de révélation ou Offenbarung sans la structure préalable de
I’ Offenbarkeit, sans la possibilité de la révélation et la possibilité de la manifestation. C’est
la position de Heidegger. Je ne suis pas convaincu. C’est peut-&tre a travers 1’ Offenbarung
que 1’Offenbarkeit devient pensable, historiquement. C’est pourquoi j’hésite vraiment,
constamment. C’est une part de — comment I’appellerai-je ici ? — disons, de ma croix.
Comme il m’est impossible de choisir entre ces deux hypothéses, ma derniére hypothése
est que la question est mal posée, qu’on devrait déplacer la question, non pour avoir une

réponse, mais pour penser autrement la possibilité de ces deux impossibilités.

Kearny. Ce sera notre derni¢re question car le temps file. J’aimerais relever ce que
Jacques Derrida a dit tout a I’heure et vous poser une question, Jean-Luc Marion. A propos
de la question de penser la religion, Jacques Derrida a évoqué la distinction kantienne

entre penser et connaitre en relation au don et, implicitement, au désir de Dieu dont nous



27

avons parlé il y a deux jours et qui ouvre sur I’ « impossible ». Il suggérait que méme si
nous ne pouvons connaitre ces choses, parce que nous atteignons une limite, nous devrions
quand méme les penser. 11 s’agit sans doute la de sa pensée sur le messianique ainsi que de
ce qu’il vient de dire sur la révélation. Méme si c’est une apocalypse sans apocalypse, une
messianité sans messianisme, une religion sans religion, sans vision, sans vérité, sans
révélation, il s’agit toujours d’un mode de pensée. Voici ce que finalement je voudrais vous
demander, Jean-Luc Marion : vous avez slirement suivi en partie le méme chemin, vous
partagez le méme préoccupation essentielle. En conclusion de votre texte sur la théologie
négative I’autre soir, vous parliez d’une rencontre avec la révélation qui nous remplit
d’incompréhensible, qui nous insuffle terreur et stupeur. Il semble aussi y avoir 1a une
rencontre avec ce qu’on pourrait appeler le « monstrueux », ’extréme autre, qui nous
remplit de crainte et de tremblement, le mysterium fascinans. Quel est, selon vous, la
pensée religieuse appropriée a cette limite particuliére ? Vous parlez, comme je 1’ai dit plus
tot, d’ « une pensée rationnelle de Dieu que la philosophie ne peut oublier sans perdre sa
dignité voire sa possibilité ». Que diriez-vous, en conclusion, qui puisse nous aider a mieux

cerner la nature religieuse d’une telle pensée ?

Marion. Comme Jacques Derrida vient de le dire, il s’agit maintenant de penser
I’impossibilité, I’impossibilité en tant que telle. C’était exactement la ma visée dans Etant
donné et je vais tacher d’en rendre compte a I’instant. On peut résumer la philosophie
moderne en disant qu’elle fut, et est peut-étre encore, une entreprise transcendantale qui
pose en le prenant pour acquis quelque chose a priori, a savoir le Je, I’ego, la subjectivité,
afin, de 1a, d’établir les limites du possible, de tout type de possibilité. Penser revient a
prévoir le possible et a construire des objets dans 1’horizon du possible. Le résultat, comme
on sait, est que certaines expériences effectives ne peuvent étre reconstruites a I’intérieur
des limites du possible. Dans une philosophie transcendantale, la question de la révélation
est toujours considérée comme la question de son impossibilit¢ ou, du moins, de son
impossibilité partielle dans les limites de la simple raison — selon le titre des livres de Kant
et de Fichte qui conduisent leur questionnement dans les « limites de toute révélation
possible ». Comme on I’a fait remarquer, Heidegger, ainsi que Hegel, fait une distinction
entre Offenbarung (révélation) et ce qui est censé €tre compris et révélé dans la révélation,
I’Offenbarkeit. En derniere instance, ce n’est que dans les limites du concept qu’il devient

possible pour I’impossible de venir a la pensée. Je pense que ce que nous entrevoyons ici et



28

vers lequel nous tendons, peut encore €tre appelé phénoménologie tout en impliquant une
revirement complet de la situation précédente. C’est-a-dire que nous admettons que nous
avons une expérience de I’impossible. La définition d’un tel impossible ne peut plus surgir
a ’intérieur de la métaphysique. En métaphysique, I’impossible ne fait que contredire le
possible qui, lui, est déja connu et qui, aprés coup, trouvera ou non un remplissement. Mais
aujourd’hui, I’impossible n’est plus ce qui ne peut étre pensé, mais ce dont le fait doit
encore étre pensé. La question est donc : comment est-il possible de rester rationnel et
d’avoir un discours qui traite de I’impossible. Il y a différentes stratégies. On peut d’abord
distinguer entre une intelligibilité forte et une intelligibilité faible. On peut aussi dire que
nous devrions envisager ce que j’appelle un exces d’intuition ou, plus exactement, un
exces de donné, lequel incarne un type d’impossibilité. De facon plus générale, nous avons
a nous demander comment il se fait que nous disions que quelque chose peut sembler
impossible (c’est-a-dire, contredit les conditions a priori de I’expérience) et qu’il arrive
pourtant comme un événement ayant lieu dans notre expérience. Pour penser cela, nous
devons d’abord déconstruire tous les concepts selon lesquels 1’expérience est censée
apparaitre, de temps a autre, impossible et irrationnelle. C’est le premier pas. Nous devons
déconstruire ou critiquer nos concepts méme en philosophie, peut-étre surtout en
philosophie. Jusque la, la théologie mystique et la philosophie s’accordent avec la
déconstruction. Nous avons tous été au moins une fois menés a décrire une situation réelle
dans laquelle nous étions confrontés a un exces, a quelque chose qui était a la fois
impossible et pourtant effectif. Pour réaliser cela, nous avons a prendre au sérieux le fait
que nous ne pouvons pas avoir une expérience de I’impossible de la méme maniére que
nous avons une expérience du possible. Avoir une expérience de I’impossible signifie avoir
une expérience de 1I’impossibilité telle qu’elle se présente de prime abord, ce que j’appelle
la « contre-expérience » de 1’éblouissement, de 1’é¢tonnement ou Bewunderung. Cette
contre-expérience a trait au fait que nous pouvons voir, mais ne pouvons désigner comme
un objet ou un étant, un événement que nous ne pouvons comprendre et que pourtant nous
voyons. Cette contre-expérience est, en fait, la forme correcte et cohérente de I’expérience
propre a toute évidence décisive de notre vie — mort, naissance, amour, pauvreté, maladie,
joie, plaisir, etc. Nous les voyons, mais nous connaissons notre incapacité a les voir de
facon claire ; et cependant, ces évidences impossibles et inintelligibles jouent pour nous le
role le plus important. Ainsi donc, si nous ne pouvons, pour l’instant, accéder a une

définition conceptuelle de ces évidences, de ces phénomenes, alors, il nous reste a prendre



29

au sérieux la contre-expérience qui exemplifie notre incapacité a les réduire a 1’objectivité,
et ce résultat, je pense, est parfois le seul que nous puissions espérer atteindre. Une telle
expérience de I’impossibilité n’est pas rien, c’est un nouveau type de modalité. Comme
Jacques Derrida I’explique tres bien, si le possible, a ce stade de la philosophie, ¢’est-a-dire
a la fin de la métaphysique, est précisément 1’expérience de I’impossible, alors la seule
rationalité a la hauteur de I’impossible en tant que tel sera ’expérience de la contre-
expérience. Nous prenons au sérieux le fait que notre expérience, toute décisive et non-
questionnable qu’elle soit dans les faits, ne peut néanmoins étre une expérience
d’objectivation. Connaitre sans connaitre sous le mode de 1’objectivation, c¢’est, comme I’a
dit Augustin, incomprehensibiliter comprehendere incomprehensibile. Mais cette
compréhension de et par I’incompréhensible n’est pas rien. En fait, nous avons déja cette
sorte de contre-expérience quand nous envisageons un événement historique, une peinture,
I’auto-affection de la chair et I’expérience d’autrui. Toutes ces expériences de 1’impossible
que j’appelle paradoxes, nous ne pouvons leur donner sens de fagon objective. Et pourtant
nous faisons ces expériences. L’incompréhensible, 1’excés, 1’impossible font partie
intégrante de notre expérience. Nous devons apprendre comment accéder a un concept

d’expérience qui ne devrait et ne sera pas de nouveau univoque.
Kearny. Merci, Jean-Luc Marion. Un dernier mot de Jacques Derrida.

Derrida. Encore un mot a propos de la phénoménologie car c’est 1a la question. Quand
Lévinas parle de I’exces de 'infinité de 1’autre, il dit que 1’autre, le visage, n’apparait
précisément pas en tant que tel. Il dit a de nombreuses reprises qu’il veut trouver dans la
phénoménologie 1’injonction d’aller au-dela de la phénoménologie. Il y a plusieurs
passages ou il dit que nous devons aller phénoménologiquement au-dela de la
phénoménologie. C’est ce que j’essaie de faire moi aussi. Je demeure et veut demeurer un

rationaliste, un phénoménologue.
Marion. Et vous I’étes !

Derrida. Un homme des lumieres et ainsi de suite. Je voudrais rester phénoménologique
dans ce que je dis contre la phénoménologie. Finalement, ce qui me conduit a ce probléme
au sujet de la non-phénoménalité du don, c’est aussi la non-phénoménalité de « I’autre » en
tant que tel — ce que j’ai appris des Méditations cartésiennes de Husserl. Husserl dit que

dans le cas de I’alter ego, nous ne pouvons avoir de pure intuition, de perception originaire



30

de Dautre; nous devons procéder par aprésentation. C’est l1a une limite de la
phénoménologie qui apparait a I’intérieur de la phénoménologie. C’est aussi le lieu ou je

travaille.

Un dernier mot. Quand j’ai parlé tout a I’heure de Offenbarkeit et Offenbarung, j’étais
sincére mais, en méme temps, je suis perplexe. Je suis aussi perplexe sans guide a cet
¢gard. Le discours sur 1I’Offenbarung et 1’ Offenbarkeit, chez Heidegger ou n’importe ou
ailleurs dans ce contexte, implique I’historicité du Dasein, de 1’homme et de Dieu,
I’historicité de la révélation, I’historicité au sens chrétien ou européen. Mon probléme est
que lorsque je parle de khora, je parle d’un certain événement, la possibilité¢ d’avoir lieu,
qui n’est pas historique, je parle de quelque chose de non-historique qui résiste a
I’historicité. En d’autres termes, il pourrait y avoir quelque chose qui se trouve exclu par
cette problématique, quelque complexe qu’elle soit, de la révélation, de I’Offenbarung et
de I’Offenbarkeit, que ce soit chez Heidegger ou en dehors de Heidegger. Voila pourquoi
je parle de ce que j’appelle le « désert dans le désert ». Il y a un désert biblique, il y a un
désert historique. Mais ce que j’appelle un « désert dans le désert », c’est ce lieu qui résiste
a I’historicisation, qui vient, je ne dirai pas « avant » parce que c’est chronologique, mais
qui demeure irréductible a 1’historicisation, a I’humanisation, a I’anthropo-théologisation
de la révélation. Il résiste méme a 1’Offenbarkeit — qui n’est pas révélée et ne peut étre
révélée — non parce qu’il s’agit de quelque chose d’obscur mais parce qu’il n’a rien a voir
avec le don, la révélation ou quoique ce soit dont nous discutons ici. C’est ce vers quoi je
tend quand je parle de khora. Mais ce lieu de résistance, cette hétérogénéité absolue a la
philosophie et a I’histoire judéo-chrétienne de la révélation, et méme au concept d’histoire
qui est un concept chrétien, n’est pas simplement en guerre contre ce a quoi il résiste. C’est
aussi, si je peux utiliser ce mot terrible, une condition de possibilité qui rend I’histoire
possible en lui résistant. C’est aussi un lieu du non-don qui rend le don possible en lui
résistant. C’est le lieu du non-désir. La khora ne désire rien, ne donne rien. C’est ce qui
rend possible ’avoir lieu ou un événement. Mais la khdora n’arrive pas, ne donne pas, ne
désire pas. C’est un espacement absolument indifférent. Pourquoi est-ce que j’insiste sur
cela, sur cette perplexité ? Pourquoi dans Sauf le nom, par exemple, est-ce que j’essaie
d’articuler cela avec le probleme de la théologie négative et de la phénoménologie ? Si
vous lisez ce petit essai, vous verrez que je tente d’indiquer 1’étrange affinité entre

théologie négative et phénoménologie. Je pense que ce renvoi a ce que j’appelle khora, le



31

lieu absolument universel pour ainsi dire, constitue ce qui est irréductible a ce que nous
appelons, révélation, révélabilité, histoire, religion, philosophie, Bible, Europe, etc. Je
pense que le renvoi a ce lieu de résistance est aussi la condition pour une politique
universelle, pour la possibilité de traverser les frontieres de notre contexte commun —
européen, juif, chrétien, musulman et philosophique. Je pense que ce renvoi a cette non-
histoire et non-révélation, cette négativité a de sérieuses implications politiques. J utilise la
problématique de la déconstruction et de la théologie négative comme un seuil en vue
d’une définition d’une nouvelle politique. Je ne dis pas que je suis contre I’Europe, contre
le judaisme, le christianisme ou I’islam. Je tente de trouver un lieu ot un nouveau discours
et une nouvelle politique deviendraient possible. Ce lieu est le lieu de résistance —
résistance n’est peut-&tre pas le meilleur terme — ce non-quelque chose au sein de quelque
chose, cette non-révélation au sein de la révélation, cette non-histoire au sein de 1’histoire,
ce non-désir au sein du désir, cette impossibilité. Je voudrais traduire 1’expérience de cette
impossibilité en ce que nous pourrions appeler 1’éthique ou la politique. Peut-étre, et c’est
mon hypothese, sinon un espoir, ce que je dis ici peut €tre retraduit aprés coup en discours
juif, chrétien ou musulman, s’ils peuvent intégrer ces choses terribles que je suggere. Je
souligne que je ne suis pas entrain d’identifier ici une machine de guerre mais un autre

type, un autre lieu pour le questionnement, le questionnement du lieu.

Kearny. Je voudrais dire quelques mots de remerciement. Une des belles choses a propos
du don est qu’il vous donne la chance d’exprimer de la gratitude pour le don, méme si, ce

faisant, vous trahissez le don.
Derrida. Personne ne sait qui remercie qui pour quoi.

Kearny. Je vais malgré tout donner quelques noms. Je voudrais remercier Jacques Derrida
et Jean-Luc Marion pour nous avoir partagé leur pensée sur la phénoménologie du don
ainsi que vous tous pour étre venus. J’aimerais aussi remercier Michael Scanlon et Jack

Caputo de nous faire quelques remarques conclusives sur cette conférence.

John D. Caputo. Cela a été un merveilleux moment pour nous tous et nous sommes tous
trés reconnaissants a Richard Kearny pour avoir présidé si cordialement et si adroitement

cette passionnante conversation. J’aimerais faire trois breves remarques.



32

J’ai le sentiment que Marion et Derrida répondent a la question du don différemment parce
qu’ils ont des problémes différents. Je pense que la problématique du don chez Marion est
tres heideggerienne et qu’il veut déplacer la question du don hors de 1’économie de la
causalité, hors de I’horizon onto-théologique et ressaisir la « donation du don »,
I’émergence du don comme ce qui s’est libéré des contraintes onto-théologiques et
causales de telle sorte que cela devienne 1’exces. Je ne crois pas que soit exactement la
préoccupation de Jacques Derrida. Mon sentiment est que la question du don chez Derrida
a premicrement affaire avec 1’économie du crédit et de la dette et que Derrida cherche a ce
que le donataire ne contracte pas de dette et que le donateur ne regoive pas de louanges
pour sa générosite. Je pense que dans Etant donné, Marion déplace le don hors de la sphere
de la causalité mais ma question est de savoir s’il le déplace hors de la dette. N’en venons
pas a un universel endettement a Dieu le donateur méme si le don s’est libéré de
I’économie de la causalité¢ ? Economie signifie, pour Marion, causalité. Economie, pour
Derrida, signifie crédit et dette. Je me demande si on ne se retrouve pas en dette chez
Marion. Mais par-donner n’est-il pas le plus haut moment du don ? Devrait-on jamais étre
en dette d’un don ? Devrions-nous étre en dette devant Dieu pour le don de la création ? Si
la création est un don, alors ce n’est pas une dette mais quelque chose que nous affirmons

et célébrons.

En second lieu, je dirais que je cerne mieux maintenant la position de Marion. Je croyais
que Marion critiquait Derrida davantage que ce qu’il dit le faire maintenant. Quand Derrida
dit que le don est impossible, je pensais que Marion comprenait la chose comme si Derrida
avait dit que c¢’était simplement impossible et que le don demeurait éternellement coincé au
sein de 1’économie ; je croyais que Marion allait montrer comment cette impossibilité
méme est ce qui la rend possible — ce qui constitue bien siir en premier lieu la position de
Derrida. Mais Marion a dit aujourd’hui qu’il ne visait pas Derrida lorsqu’il a fait cette
critique — méme si je ne vois pas a quel autre elle pourrait s’adresser. Il me semble donc
maintenant qu’ils disent tous deux a peu prés la méme chose sur cette question de

I’impossible et la table ronde d’aujourd’hui a beaucoup clarifié ce point.

Ma derni¢re remarque vise le phénomene saturé. Je trouve I’analyse magnifique mais si,
comme Marion le dit, le phénomene saturé tombe dans la confusion ou I’éblouissement, je
ne sais pas distinguer la confusion de 1’éblouissement ou de I’exces de la confusion de ce

qui fait défaut. Comment savons-nous que nous avons €t¢ visités par un exces suréminent



33

et pas seulement envahis par la khéra. Comment savons-nous que la source de la confusion

est Dieu et pas la khora ?
Marion. Je vous répondrai lors de la prochaine conférence.

Caputo. Jacques Derrida, Richard Kearny, Jean-Luc Marion, a tous trois merci infiniment.



