
Les mondes de Hans Blumenberg
Présentation
Jean-Claude Monod

Dans Archives de philosophie 2004/2 Tome 67, pages 203 à 209
Éditions Facultés Loyola Paris

ISSN 0003-9632
DOI 10.3917/aphi.672.0203

Article disponible en ligne à l’adresse
https://shs.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2004-2-page-203?lang=fr

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.  

Distribution électronique Cairn.info pour Facultés Loyola Paris. 
Vous avez l’autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.
Sauf dispositions légales contraires, les usages numériques à des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises à l’autorisation de l’Éditeur ou, le cas échéant, de
l’organisme de gestion collective habilité à cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est l’organisme agréé en la matière.

https://shs.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2004-2-page-203?lang=fr


MYTHE, MÉTAPHORE, MODERNITÉ

Les mondes de Hans Blumenberg
Présentation

J E A N - C LAU D E  M ON O D

CNRS-UMR 8547, Archives Husserl de Paris

Largement utilisée et débattue en Allemagne, mais aussi en Italie ou aux
Etats-Unis, l’œuvre de Hans Blumenberg est encore méconnue en France.
Ses deux livres les plus célèbres, Die Legitimität der Neuzeit et Arbeit am
Mythos, ont été assez rapidement introduits dans la discussion philosophi-
que internationale, traduits en anglais et en italien; ils datent respectivement
de 1966 et de 1979; or il a fallu attendre 1999 pour que les éditions Gallimard
publient La Légitimité des Temps modernes, et l’on attend toujours la tra-
duction d’Arbeit am Mythos, pour ne rien dire d’autres œuvres majeures
(également traduites ailleurs) comme Die Genesis der kopernikanischen
Welt, Die Lesbarkeit der Welt, Höhlenausgänge, Lebenszeit und Weltzeit…
A tel point que Denis Trierweiler a pu parler, à propos du rapport de la com-
munauté philosophique française à Blumenberg, d’un véritable « autisme de
la réception ». Cependant, il faut (d’autant plus) rendre hommage aux édi-
tions de l’Arche pour avoir proposé avec opiniâtreté des traductions de petits
livres de Blumenberg : essais métaphorologiques comme Naufrage avec
spectateur, réflexion esthétique (proche de l’esthétique de la réception) et
para-théologique avec La Passion selon saint Matthieu, recueil de pensées
et d’aphorismes avec Le Souci traverse le fleuve, enfin essai sur le rapport
du philosophe au quotidien, avec Le Rire de la servante de Thrace.

Mais dans la mesure où ils n’étaient pas encadrés par les œuvres majeu-
res, et n’étaient pas davantage accompagnés par un travail d’introduction,
de mise en perspective de l’œuvre, dans ses grandes thématiques, ces petits
livres, ces traductions pouvaient donner l’impression d’une œuvre brillante
mais éclatée, sans véritable centre ni projet, déployant d’impressionnantes
analyses culturelles, littéraires, philosophiques, mais parfois au bord d’une
érudition qui se suffirait à elle-même, ou d’une virtuosité intellectuelle un
peu déroutante et opaque – si l’on pense par exemple aux dernières pages
de Naufrage avec spectateur, cette « Perspective sur une théorie de l’incon-
ceptuabilité » dont Anselm Haverkamp rappelle ici le contexte d’élaboration.

Archives de Philosophie 67, 2004



La difficulté de réception n’a pas été véritablement levée avec la traduction
de Die Legitimität der Neuzeit, parue sans introduction, alors que cette
œuvre discute, dans sa première partie, un usage du concept de sécularisa-
tion très commun dans la pensée de langue allemande, illustré par Max
Weber, Karl Löwith ou Carl Schmitt, mais qui n’est pas forcément familier
au public français, ou qui n’a pas ici le même statut « topique ». A cela s’ajou-
tent les difficultés propres de cette œuvre, son caractère non systématique
et volontiers digressif, son « écriture torrentielle » (Gianni Vattimo), son style
à la fois très conceptuel et très littéraire-métaphorique (mais faut-il assimi-
ler le métaphorique au littéraire ? Une telle assimilation ne peut sortir
qu’ébranlée de la métaphorologie de Blumenberg comme de ses études des
processus de métaphorisation et de démétaphorisation dans l’histoire des
sciences…).

Tout cela n’a pas empêché une « rumeur Blumenberg » de croître, en
France même, autour de celui qui serait l’un des plus grands philosophes
allemands de la seconde moitié du XXe siècle, dont les travaux ont suscité
hommages, répliques et réflexion chez les représentants les plus variés de
l’herméneutique et de l’histoire des sciences, de la philosophie politique et
de la théologie, des théoriciens de la modernité et de la poétique. Il est vrai
que Gadamer, Karl Löwith et Carl Schmitt ont répondu avec une vigueur
toujours nuancée d’admiration à la sévère critique, par Blumenberg, du
concept de sécularisation (inaugurant ce que l’on désigne aujourd’hui en
Allemagne comme « Blumenberg-Debatte » 1) ou à sa qualification de la théo-
logie politique comme d’une « théologie métaphorique ». Jacob Taubes a
dirigé un important recueil 2 qui montrait la profondeur des questions ouver-
tes par ce débat théologico-politique, tandis qu’Odo Marquard a fait réson-
ner la caractérisation blumenbergienne des philosophies de l’Histoire
modernes comme « reprise de questions médiévales avec les moyens post-
médiévaux disponibles ». Manfred Frank a salué Die Legitimität der Neuzeit
et Die Genesis der kopernikanischen Welt comme « les plus importantes
recherches sur la généalogie et la phénoménologie des Temps Modernes »,
tout en rangeant Arbeit am Mythos « parmi les œuvres maîtresses de notre
science des civilisations » 3. Hans-Peter Jauß, avec qui Blumenberg a travaillé
dans le cadre du groupe de recherche « Poetik und Hermeneutik », a pré-

1. Cf. par exemple G. STIENING, Verweltlichung der Anthropologie im 17. Jahrhundert?
in L. Danneberg, S. Pott, J. Schönert, F. Vollhardt (éd.), Säkularisierung in den Wissenschaften
seit der Frühen Neuzeit, t. 2, Berlin, De Gruyter, 2002, p. 177, qui souligne dans la même page
que le concept de sécularisation ne peut plus être utilisé aujourd’hui avec une « naïveté pré-blu-
menbergienne ».

2. Jacob TAUBES (éd.), Religionstheorie und politische Theologie, vol. 1, Der Fürst die-
ser Welt. Carl Schmitt und die Folgen. Munich-Paderborn-Vienne, Fink-Schöningh, 1983.

3. Manfred FRANK, Der kommende Gott, 1982, trad. fr. Le Dieu à venir, trad. fr. F. Vatan
et V. von Schenck, Paris, Actes Sud, 1989, vol. 1, Leçons I et II, p. 72 et p. 77.

204 J.-CL. MONOD



senté sa fameuse « esthétique de la réception » comme une transposition à
l’histoire littéraire des méthodes inventées par Blumenberg pour l’histoire
de la philosophie dans Die Legitimität der Neuzeit 4. Le projet métaphoro-
logique de Blumenberg, à travers ses remaniements successifs, constitue
enfin l’une des grandes élaborations du statut de la métaphore dans – et au-
delà de – la philosophie, qu’il convient de mesurer aux diverses théorisations
post-phénoménologiques de la métaphore (Heidegger, Ricœur, Derrida…)
aussi bien qu’à l’interrogation de Wittgenstein sur la centralité de la méta-
phore dans la tâche philosophique de donner à « voir comme », de fournir de
nouvelles comparaisons.

Les stimulations théoriques de cette pensée savante ne se sont pas limi-
tées à l’Allemagne. Aux Etats-Unis, Paul Rabinow confiait récemment qu’à
ses yeux Blumenberg était l’un des trois penseurs essentiels pour penser la
modernité comme ethos, aux côtés de Foucault et de Max Weber, tandis
qu’en Italie, Gianni Vattimo ou Giaccomo Marramao marquaient le carac-
tère incontournable de cette œuvre pour une réflexion sur la sécularisation
de la pensée occidentale, la démythologisation et les formes de reprise du
mythe dans la modernité. En France, quelques défricheurs ont su repérer la
fécondité des perspectives ouvertes par Blumenberg: Jacques Bouveresse,
dans Rationalité et cynisme, s’appuie largement sur ses analyses des débuts
de la philosophie moderne de la science, marqués par l’espoir d’une réalisa-
tion rapide de la mathesis universalis, et de ses déceptions ultérieures; dans
un article – bien – nommé « La galaxie Blumenberg » 5, Rémi Brague a sou-
ligné l’ampleur exceptionnelle du regard d’un auteur qui a osé prendre pour
objet et pour champ de recherche la totalité de l’histoire intellectuelle occi-
dentale, des Antiques aux modernes, des savants aux poètes et des Pères de
l’Eglise à l’astronomie contemporaine ; plus récemment, Pierre-André
Taguieff 6 a vu l’intérêt d’une réflexion sur l’idée de progrès qui en critique
l’extension « totale » mais en restitue aussi la complexité génétique… La liste
reste ouverte.

4. Hans Peter JAUSS, Pour une esthétique de la réception, Paris, Gallimard, « Tel », p. 78:
« on peut essayer d’établir pour l’histoire de la littérature, par analogie, ce que Hans Blumenberg
postule pour l’histoire de la philosophie, qu’il illustre en prenant des exemples
d’Epochenschwellen (seuils historiques) et qu’il a fondé en élaborant sa logique de la question
et de la réponse: "un système formel d’explication du monde […] dans la structure duquel il
est possible de localiser les redistributions factorielles qui caractérisent le processus historique
et donnent à certaines de ses phases le caractère radical d’un changement d’époque" ». Détail
(tristement significatif) : alors même que Jauß souligne ainsi l’importance séminale des métho-
des de Blumenberg pour l’esthétique de la réception, le nom de celui-ci est oublié dans l’index
de ce recueil en français.

5. Paru dans la revue Le Débat, n° 83, 1995, p. 173-186.
6. Pierre-André TAGUIEFF, L’Effacement de l’avenir, Paris, Galilée, 2000.

LES MONDES DE HANS BLUMENBERG 205



On nous pardonnera d’avoir cédé au name dropping et à la collection
d’éloges, mais on voulait ainsi donner une idée de la puissance de diffraction
de cette pensée: la visée première de ce numéro est à la fois de confirmer le
bien fondé de la « rumeur Blumenberg » et de fournir une approche plurielle
de l’œuvre, sous certains de ses aspects les plus marquants — travail sur la
métaphore, sur le mythe, sur l’Histoire et sur les philosophies de l’Histoire,
interprétation du « seuil d’époque » moderne, mise en question de la catégo-
rie de sécularisation. Ce dossier ne prétend donc pas couvrir la totalité de
l’œuvre : la question de la conscience du temps (dans Lebenszeit und
Weltzeit) et à travers elle l’utilisation et la discussion continuée de la phéno-
ménologie husserlienne (jusque dans le posthume Zu den Sachen und
zurück) ne sont ici qu’effleurées; l’énorme travail d’histoire des conditions
et des effets de la révolution copernicienne (Die Genesis der kopernikani-
schen Welt), qui s’est prolongé en une réflexion propre sur le « lieu » terres-
tre dans l’infinité désormais explorée par l’astronautique (Die vollzählig-
keit der Sterne), mériterait un dossier propre; etc.

Au sein de cette réflexion arborescente sur la façon dont les expressions
humaines donnent forme et sens à la réalité anonyme, au temps et à l’espace
indifférents, on s’est ici attaché essentiellement à ce qui touche à la réflexion
sur certains modes majeurs d’expression, envisagés dans leur signification
anthropologique (le nom et la métaphore comme moyens d’avoir prise sur
des processus indifférents ou opaques, « absolus », le mythe comme mise à
distance du chaos innommable…) aussi bien que dans leur variation histo-
rique. Ce rapport entre anthropologie philosophique et variation historique
a été lui-même thématisé réflexivement par Blumenberg, qui soumet la
notion d’époque — et par là même les philosophies de l’Histoire et les « his-
toires de l’Etre » qui s’y adossent — à un questionnement radical ; c’est sur
ce fond critique que s’est dessinée une réinterprétation de l’idée de moder-
nité dégagée du schéma de sécularisation — comme époque de l’auto-affir-
mation humaine, par la science et la technique, rendue possible et nécessaire
par l’autodestruction de la théologie de la « toute-puissance » divine. Mythe,
métaphore, modernité: trois entrées, trois points saillants qui permettent de
s’orienter dans le massif Blumenberg.

Précisément, l’article de Remo Bodei offre une ouverture, une traversée
de l’œuvre qui en rassemble avec clarté les thèses clés; les différentes contri-
butions éclairent ensuite la pensée de Blumenberg et certains de ses thèmes
privilégiés, en contraste avec des figures intellectuelles avec lesquelles il a
entretenu une relation de complicité dans la différence (Kracauer), ou qu’il
a soumises à des critiques constantes mais souvent indirectes, par mythèmes
et interprétations interposées (Heidegger, Schmitt). L’ordre du dossier va
vers une complexité croissante, débouchant sur des esquisses d’interpréta-
tion de l’œuvre au sein de la philosophie allemande du XXe siècle, ou entre

206 J.-CL. MONOD



la philosophie du langage wittgensteinienne et la réflexion post-phénoméno-
logique sur la possibilité d’une métaphoro-logie après le déclin de la méta-
physique.

Tout cela n’a pourtant de sens qu’en tant qu’invitation à la lecture de
l’auteur — on a donc clos le dossier sur la traduction d’un court texte de
Blumenberg: simple compte rendu d’un ouvrage du théologien protestant
Rudolf Bultmann, mais qui contient les axes décisifs de la critique du
concept de sécularisation (appliqué par Bultmann aux philosophies de
l’Histoire modernes), ramassant ainsi en quelques pages l’armature argu-
mentative de ce qui se déploiera dans la première partie de La légitimité des
Temps modernes.

Mais d’abord, et pour finir cette introduction, où et quand cette pensée
a-t-elle germé? Quelques indications sur la vie de Blumenberg, principale-
ment tirées du curriculum qu’il a rédigé en accompagnement de sa disserta-
tion de doctorat de 1947.

Hans Blumenberg est né en 1920, à Lübeck — une ville où l’on jouait la
Passion selon saint Matthieu chaque année, dans la cathédrale. Juif par sa
mère, Blumenberg a cependant reçu une éducation religieuse catholique et
étudié, par la suite, dans des Universités catholiques; mais en 1941, les lois
raciales le rattrapent comme « Halbjude », selon la terminologie nazie (demi-
juif) — et il est alors contraint d’interrompre ses études de philosophie,
d’abord orientées vers les philosophies scolastique et néothomiste à
Paderborn, puis à Francfort-sur-le Main. Assurément, cet empêchement à
étudier, ce « retard » de Blumenberg dans sa possibilité d’étude l’a rendu par-
ticulièrement sensible à deux questions que son œuvre a déployées : la
répression du désir de savoir (thème de la seconde partie de La Légitimité
des Temps modernes, sur la condamnation — « chrétienne » — de la curio-
sité théorique et sa réhabilitation moderne) ou plus généralement le « des-
tin » de la « pulsion théorique », mais aussi la question du « temps de la théo-
rie », du temps que prend la science et son histoire, et de la place d’un sujet
individuel par rapport à ce « sur-temps ». Blumenberg est souvent revenu sur
l’idée cartésienne d’une réalisation prochaine de la mathesis universalis, sur
l’espoir typique du début des Temps modernes d’un « achèvement » de la
science dans le temps d’une vie individuelle ; la déception de cet espoir, et
le décrochage entre le sujet individuel de la science et le « processus » scien-
tifique total, dont la « vérité » est fixée comme but imaginaire, sont sans
doute, pour Blumenberg, parmi les sources de ce « dégoût du XXe siècle finis-
sant » envers la science, qu’il relève avec un certain étonnement dans Le
Souci traverse le fleuve.

Notons d’ailleurs que le projet hitlérien est lui aussi évoqué par
Blumenberg sous l’angle du temps : l’hitlérisme surgit dans l’ouvrage

LES MONDES DE HANS BLUMENBERG 207



Lebenszeit und Weltzeit, comme une réponse politique folle à la dispropor-
tion entre le temps d’une vie individuelle et le temps mondain-cosmique —
avec cette obsession, relevée dans les conversations de Hitler, du « peu de
temps » qu’aurait le peuple allemand pour accomplir sa tâche historique…

Entre 1941 et 1943, donc, Blumenberg, continue à étudier dans une soli-
tude forcée, en particulier la philosophie médiévale, avant de prendre un
emploi dans l’industrie, en 1943. Il est ensuite interné dans un camp d’où il
réussit à s’enfuir, pour trouver refuge chez une famille hostile au régime, à
Lübeck — il y vivra jusqu’à la fin de la guerre, où il épousera d’ailleurs la
fille de cette famille protectrice.

Il peut alors reprendre ses études philosophiques, à l’Université de
Hambourg cette fois, où il suit l’enseignement de Ludwig Landgrebe, l’an-
cien assistant de Husserl à Fribourg, dont il a souligné l’importance dans sa
formation philosophique et phénoménologique; là, en 1947, il soutient une
thèse de doctorat sur l’ontologie médiévale ; c’est à Kiel, en 1950, qu’il sou-
tiendra sa thèse d’habilitation, intituléeDie ontologische Distanz.

Blumenberg occupera ensuite différents postes universitaires de profes-
seur de philosophie (à Gießen, Bochum, Münster), et participera à différents
collectifs, notamment aux travaux du groupe « Poetik und Hermeneutik »,
évoqués ici par Olivier Agard, qui ont considérablement renouvelé l’appro-
che des études littéraires à travers l’élaboration plurielle (et parfois tendue)
d’une esthétique de la réception. Au fil des ans, Blumenberg publie un grand
nombre d’articles qui préparent ou prolongent toute la série d’ouvrages déjà
mentionnés: ceux-ci fleurissent à partir du milieu des années soixante, à un
rythme soutenu, jusqu’à sa mort, survenue le 28 mars 1996, laissant derrière
lui un nombre considérables d’inédits. Son retrait, marqué, de la vie publi-
que, médiatique et mondaine, trouve son reflet dans sa réflexion continuée
sur la « caverne » du philosophe et sur la difficulté des « sorties de caverne »,
les risques de « pervertibilité » des philosophes par les séductions du pou-
voir, sinon de la tyrannie (la figure de Heidegger a ainsi un caractère de han-
tise). Mais depuis cette retraite même, Blumenberg a exploré des mondes
de culture, et ses ouvrages labyrinthiques parcourent des événements de
pensée aussi considérables que peu visibles: univers mythiques en mutation,
aventures d’un lieu commun, renversements du sens d’un récit fondateur ou
d’une intention scientifique, déploiements millénaires d’un problème théo-
logique, extension et déception de programmes métaphysiques et techni-
ques…

Fin des grands récits? Tout dépend de ce que l’on entend par là! Tout en
donnant congé aux philosophies de l’Histoire, Blumenberg ne cachait pas
son scepticisme sur les annonces anticipées et toujours prématurées de la
« fin » : la fin du mythe? Un grand mythe! La fin de la métaphore dans un
langage purement conceptuel? Un projet resté très… métaphorique — le
« purement » de la phrase précédente n’est nullement négligeable dans
l’énoncé d’un tel programme. En tout cas, les livres de Blumenberg offrent

208 J.-CL. MONOD



d’étonnants récits, dont les personnages sont un naufrage ou un oratorio, un
concept ou une image. Et pour dire un dernier mot de sa singularité philo-
sophique : je ne connais guère de pensée qui ait été aussi passionnément
attentive aux richesses existentielles des mythes, aux subtilités conceptuel-
les de la théologie et aux saveurs heuristiques de la métaphore, et en même
temps aussi soucieuse de défendre la modernité, la rationalité, la science et
la technique contre les « nivellements », les réductions et les lectures uniment
négatives dans lesquels une large part de la grande philosophie allemande
s’est complue, d’histoire du déclin en dialectique négative 7.

7. Les contributions de Remo Bodei, Olivier Agard, Denis Trierweiler et Anselm
Haverkamp sont issues d’une journée d’étude organisée par Jean-Claude Monod dans le cadre
des Archives Husserl (CNRS, UMR 8547) à l’Ecole Normale Supérieure (Ulm), le 29 mars 2002.
Rémi Brague n’a pas souhaité reprendre par écrit sa communication; l’article de Jean Greisch
a été rédigé en vue de ce dossier.

LES MONDES DE HANS BLUMENBERG 209


